
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập IV 

Cuốn 61 - 65 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập IV 

Cuốn 61 - 65 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Lời Nói Đầu ................................................................................................................................ 3 

Cuốn 61 ..................................................................................................................................... 4 

GIẢI THÍCH: PHẨM TÙY HỶ THỨ 39 .................................................................................... 4 

Cuốn 62 ....................................................................................................................................19 

GIẢI THÍCH: PHẨM CHIẾU MINH THỨ 40. ..........................................................................19 

Cuốn 63 ....................................................................................................................................41 

GIẢI THÍCH: PHẨM THÁN TỊNH THỨ 42. .............................................................................50 

Cuốn 64 ....................................................................................................................................61 

GIẢI THÍCH: PHẨM VÔ TÁC THƯ 43. ..................................................................................65 

Cuốn 65 ....................................................................................................................................80 

GIẢI THÍCH: PHẨM CÁC BA LA MẬT THỨ 44......................................................................89 

Lời Nói Đầu  

Đây là tập 4 trong 5 tập của Luận Đại Trí Độ. Tập này có 20 cuốn, từ cuốn 61 

đến cuốn 80, theo nguyên bản Hán văn. Trong 20 cuốn này gồm từ phẩm Tùy hỷ 

thứ 39 đến phẩm Lục độ tương nhiếp thứ 68, để làm sáng rõ các mặt công năng 

thù thắng của Bát nhã và các việc tin, hiểu, tu, chứng Bát nhã cũng như các việc 

tội phước chê bai hay khen ngợi đối với Bát nhã. 

Giáo lý Bát nhã cốt để dìu dắt chúng ta đạt đến cái tri kiến chơn chánh đúng với 

thật tánh, thật tướng từ tin tưởng, học hỏi, tu hành, chứng qủa, nghĩa là đạt đến 

cái thấy không chấp thủ tướng, không rơi vào ba thứ điên đảo là tưởng điên đảo, 

tâm điên đảo và kiến điên đảo. 

Tưởng điên đảo là nhận thức méo mó về sự vật, như đêm  mờ thấy dây cho là 

rắn. nó cũng gọi là vọng tưởng (Sanna vipallasa). 

Tâm điên đảo là lẫn lộn thiện ác nhân qủa, tham ái nhiễm đắm theo các tướng. 

Nó cũng gọi là vọng tâm (Citta vipallasa). 

Kiến  điên  đảo  là  chấp  thủ  quan  điểm  theo  nhị  biên  có,  không,  đoạn,  thường; 

không đăﴠnó vào sự thẩm xét của tuệ giác hoàn hảo, là khả năng độc nhất để 

khám phá chân lý tối hậu. Nó cũng gọi là vọng kiến (Dithi vipallasa). 

Tránh được ba điên đảo như vậy chính là Bát nhã ba la mật, như sẽ thấy trong 

các phẩm Tùy hỷ, phẩm Chiếu minh ... 

PL. 2544 

Vạn Hạnh, ngày 09 tháng 11 năm 2000 

Thích Thiện Siêu 

--o0o -- 





Cuốn 61 

GIẢI THÍCH: PHẨM TÙY HỶ THỨ 39 

(Kinh Đại Bát Nhã ghi: Phần 2, Phẩm Tùy Hỷ Hồi Hướng thứ 37)  

KINH: Bấy giờ Di Lặc Bồ tát ma ha tát nói với Tuệ mạng Tu bồ đề rằng: Có Bồ 

tát ma ha tát đem phước đức tùy hỷ cho tất cả chúng sanh để cùng hồi hướng 

đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, vì không sở đắc. Hoặc đem phước đức 

của Thănh văn Bích chi Phật, hoặc phước đức bố thí, trì giới, tu định, tùy hỷ của 

tất  cả  chúnh  sanh  so  với  Bồ  tát  ma  ha  tát  đem  phước  đức  tùy  hỷ  cho  tất  cả 

chúng  sanh  để  cùnh  hồi  hướng  đến  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  thì 

phước này tối thượng, đệ nhất, tối diệu, vô thượng không thể sánh bằng, vì sao? 

Vì Thanh văn, Bích chi Phật và tất cả chúnh sanh được phước đức do bố thí, trì 

giới, tu định tùy hỷ, đêu vì tự diệu phục, tự thanh tịnh, tự độ mà khỏi tu bốn niệm 

xứ, cho đến tám thánh đạo phần, không, vô tướng, vô tác; còn Bồ tát công đức 

tùy hỷ hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, đem công đức ấy vì 

điều phục hết thảy chúnh sanh, vì thanh tịnh hết thảy chúnh sanh, vì độ hết thảy 

chúng sanh mà khởi tu. 

Bấy giờ Tuệ mạng Tu bồ đề thưa Di lặc Bồ tát rằng: Các Bồ tát ma ha tát nhớ 

đến vô lượng vô biên vô số các đức Phật diệt độ trong mười phương vô lượng 

vô biên vô số thế giới, từ khi mới phát tâm cho đến khi được Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác, vào Vô dư Niết bàn cho đến khi Pháp tận, ở khoảng trung gian 

ấy tạo các phước thiện căn tương ưng sáu Ba la mật và thiện căn phước về bố 

thí, trì giới, tu định của các người Thanh văn, thiện căn vô lậu của các bậc hữu 

học,  vô học;  giới uẩn, định uẩn, tuệ  uẩn, giải thoát uẩn,  giải thoát tri kiến uẩn, 

nhất thiết trí, đại từ đại bi và vô lượng vô số các Phật pháp khác của chư Phật; 

và học từ pháp của  chư Phật thuyết, được quả Tu đà hoàn, cho đến quả A la 

hán, Bích chi Phật đạo, vào Bồ tát ma ha tát vị, và thiện căn của các chúnh sanh 

khác, đem tất cả phước đức tùy hỷ với tất cả thiện căn hòa hợp lại ấy, hồi hướng 

đến  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  là  tối  thượng,  đệ  nhất,  tối  diệu,  vô 

thưọng, không gì sánh bằng. Tùy hỷ như vậy rồi, đem phước đức tùy hỷ ấy, hồi 

hướng dến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Nếu có Thiện nam tử tu Bồ tát đạo, nghĩ rằng: Tôi đem tâm này hồi hướng đến 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, ấy là sanh tâm duyên sự. Nếu Thiện nam tử 

chấp thủ tướng mà hồi hướng đến Vô thượng Chánh đảng Chánh giác, có thể 

được như sở niệm chăng? 

Di lặc Bồ tát nói với Tu bồ đề: Thiện nam tử ấy tu Bồ tát đạo, hồi hướng đến Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác ấy là tâm duyên sự, nếu thiện nam tử chấp thủ 

tướng như vậy, thời không thể được sở niệm. 

Tu bồ đề nói với Di lặc Bồ tát: Nếu các sự các duyên không có gì của chính nó 

mà thiện nam tử ấy chấp thủ tướng, tu Bồ tát đạo đối với các thiện căn của chư 

phương Phật mười  phương, từ khi mới  phát tâm cho đến khi pháp tận,  và đối 

với các thiện căn của Thanh văn, thiện căn của bậc học, vô học, tất cả phước 

đức  tùy  hỷ  hòa  hợp  hồi  hướng  đến  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  vì  vô 

tướng, nên Bồ tát ấy không có điên đảo; không có tưởng điên đảo, tâm điên đảo, 

kiến điên đảo: vô thường cho là thường; không có tưởng điên đảo, tâm điên đảo, 

kiến điên đảo: bất tịnh cho là tịnh, khổ cho là vui, vô ngã cho là ngã. Hoặc không 

có  duyên  như  sự  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  cũng  như  vậy,  tâm  hồi 

hướng cũng như vậy. Thí ba la mật, Giới, Nhẫn, Tấn, Thiền, Bát nhã ba la mật, 

cho đến mười tám pháp không chung, cũng như vậy. 

Nếu như vậy, thế nào là duyên? Thế nào là sự? Thé nào là Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác? Thế nào là thiện căn? Thế nào là tâm tùy  hỷ hồi hướng đến 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? 

LUẬN:  Trong  bảy  phẩm  trước  Phật  sai  Tu  bồ  đề  nói  Bát  nhã,  giữa  chừng  Đế 

thích hỏi nhiều, nói nhiều việc công đức. Nay Di lặc thuận theo bổn ý Phật, trở lại 

muốn sai Tu bồ đề, nhân pháp tùy hỷ mà nói rộng Bát nhã ba la mật. 

* Lại nữa, Đế thích nghe trên kia nói cúng dường Bát nhã bằng hoa hương, kỹ 

nhạc,  phan  lọng,  được  phước  rất  nhiều,  tự  vui  mừng,  may  mắn  sâu  xa.  Nghĩ 

rằng:" Các thứ cúng dường ấy chỉ chúng tôi sắm được, chẳng phải người xuất 

gia có được". Thế nên Di lặc muốn dẹp cái tâm tự cho mình nhiều của ấy, nên 

nói Tu bồ đề, Bồ tát chỉ đem tâm tùy hỷ, là hơn cả sự bố thí và các công đức vô 

lậu  của  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  và  tất  cả  chúng  sanh,  huống  gì  hương  hoa 

cúng dường kinh quyển. 

 Phước  đức  tùy  hỷ   là  không  nhọc  thân  miệng  làm  các  công  đức,  chỉ  đem  tâm 

phương  tiện  thiện  xảo,  thấy  người  khác  tu  phước,  vui  mừng  theo,  nghĩ  rằng: 

Giữa hết thảy chúng sanh, người tu phước hành đạo được, là rất thù thắng, nếu 

lìa  phước  đức  thời  người  và  súc  sanh  đồng  hành  ba  việc:  Dâm  dục,  uống  ăn, 

chiến đấu. 

Người  hành  đạo  tu  phước  được  chúng  sanh  tôn  trọng  cung  kính,  thí  như  lúc 

nóng bức, có trăng tròn mát mẻ, không ai không ưa ngước xem, cũng như trước 

ngày đại hội chuẩn bị kỹ nhạc, hào soạn đầy đủ, người ở gần xa đều hân hoan 

phó hội. Người tu phước cũng như vậy. 

Phước đức làm nhân duyên được hai thứ vui là vui thế gian và vui xuất thế gian. 

Xuất thế gian là các pháp vô lậu, tuy không có phước báo, song hay sanh phước 

đức, nên gọi là phước đức. Thế nên hữu lậu vô lậu, đều gọi là phước đức. 

*  Lại  nữa,  phước  đức  là  gốc  của  Bồ  tát  ma  ha  tát,  hay  làm  cho  mãn  nguyện, 

được tất cả thánh nhân tán thán, bị người vô trí hủy báng, chỗ người trí đạo đi, 

người vô trí xa lìa. Do nhân duyên phước đức nên được làm vua người, Thánh 

vương chuyển luân, vua trời, A la hán, Bích chi Phật, chư Phật Thế Tôn, đại từ 

đại bi, mười lực, bốn điều không sợ, trí  thất thiết chủng, tự tại vô ngại, đều từ 

trong phưóc đức sanh. 

Các thứ phước đức như vậy, vì được chánh kiến nên hoan hỷ theo. 

* Lại nữa, Bồ tát tự suy nghĩ: Ta nên đem vui cho tất cả chúng sanh, nên thấy 

chúng sanh tự tu hành phước đức; thế nên tâm sanh hoan hỷ. 

* Lại nữa, tất cả chúng sanh hành thiện, tương tợ với ta, ấy là cùng ta đồng bạn, 

thế nên hoan hỷ. 

Các  Bồ  tát  ma  ha  tát  đối  với  chư  Phật  rong  mười  phương  ba  đời,  và  Bồ  tát, 

Thanh văn, Bích chi Phật, và tất cả chúng sanh tu phước, bố thí, trì giới, tu định, 

đối với các phước đức ấy, sanh tùy hỷ phước đức, thế nên gọi là phước đức. 

Đem  phước  đức  tùy  hỷ  ấy  chung  với  hết  thảy  chúng  sanh,  hồi  hướng  đến  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

 Chung  với  hết  thảy  chúng  sanh  là  phước  đức  ấy  không  thể  đem  cho  hết  thảy 

chúng  sanh,  mà  có  thể  cho  quả  báo,  nghĩa  là  Bồ  tát  đã  được  phước  đức  quả 

báo,  là  các  thứ  vui  thế  gian  như  đem  y  phục,  uống  ăn  v.v...  làm  lợi  ích  chúng 

sanh.. Bồ tát do phước đức mà thân miệng thanh tịnh, được người tín thọ, nói 

pháp cho chúng  sanh, khiến được mười thiện  đạo,  bốn thiền  v.v... làm cho lợi 

ích  đời  sau,  và  cuối  cùng  thành  Phật,  được  quả  báo  phước  đức,  thân  có  32 

tướng,  80  vẻ  đẹp  tùy  hình,  ánh  sáng  vô  lượng,  người  xem  không  chán,  thanh 

tịnh vô lượng, phạm âm nhu hòa, các Phật pháp giải thoát vô ngại, thị hiện ba 

việc  (Biết  tha  tâm,  hiện  thần  lực,  thuyết  giáo  môn  -  N.D)  độ  vô  lượng  vô  số 

chúng  sanh,  sau  khi  vào  Niết  bàn  nát  thân  thành  Xá  lợi,  để  cho  người  cúng 

dường,  lâu  về  sau  đều  khiến  cho  đắc  đạo.  Ấy  là  quả  báo  có  thể  đem  cho  hết 

thảy  chúng  sanh.  Do  trong  quả  nói  nhân,  nên  nói  đem  phước  đức  cho  chúng 

sanh chung hưởng. Nếu phước đức có thể đem cho người, thời chư Phật từ khi 

mới phát tâm nhóm các phước đức, đem cho người hết, sau lại tạo lại hay sao! 

Thể thiện pháp không thể đem cho người, nay chính dùng sức vô không não hại 

thí chúng sanh. 

Ấy gọi là phước đức tùy hỷ của Bồ tát ma ha tát so với ba thứ phước đức của 

Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  và  chúng  sanh,  là  tối  thắng,  tối  thượng  đệ  nhất,  tối 

diệu, vô thượng, không thể sánh bằng. 

Trong đây nói nhân duyên tối thắng: Là phước đức Nhị thừa là tự điều phục, tự 

thanh tịnh, tự độ thoát. Giữ giới là tự điều phục, tu thiền là tự thanh tịnh, trí tuệ là 

tự độ thoát. 

* Lại  nữa, tự điều phục là tu chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng; tự thanh 

tịnh là tu chánh niệm, chánh định; tự độ là tu chánh kiến, chánh tư duy, chánh 

phương tiện. 

* Lại nữa, do bố thí nên tự điều phục, do trì giới nên tự thanh tịnh, do tu định nên 

tự độ thoát. 

Tu  định  là  nhân  duyên  gần  của  pháp  vô  lậu.  Pháp  vô  lậu  là  37  phẩm,  ba  giải 

thoát môn. Bố thí, trì giới là nhân duyên xa, nên không giải thích. Phước đức tùy 

hỷ của Bồ tát tuy không có siêng năng mệt nhọc, mà vì độ chúng sanh nên hơn. 

Hỏi:  Thật  không  độ  hết  thảy  chúng  sanh,  cớ  sao  nói  độ  hết  thảy  chúng  sanh 

hơn? 

Đáp: Lực công đức của chư Phật, Bồ tát, có thể độ hết thảy chúng sanh, chỉ vì 

chúng sanh không có nhân duyên hòa hợp, ví như lửa lớn, thường có sức đốt, 

chỉ vì củi không ở gần cho nên không cháy, gần thời cháy hết. 

Bấy  giờ,  Tu  bồ  đề  lấy  trí  tuệ  rốt  ráo  không,  nạn  hỏi  Di  lặc  Bồ  tát:  Niệm  đến 

phước đức tùy hỷ hồi hướng Vô thượng đạo của chư Phật, ấy là niệm việc quá 

khứ, việc ấy có được như sở niệm chăng? 

Di lặc dùng hai nhân duyên để đáp: Không! 

1. Quá khứ vô lượng vô số kiếp, chư Phật diêt độ đã lâu, không còn để lại gì, 

còn Bồ tát hoặc không có trí túc mạng, hoặc có mà không thể biết kịp, chỉ theo 

như chỗ được nghe mà ức tưởng phân biệt, cho nên không được như sở niệm. 

2. Chư Phật và công đức đều ra ngoài ba cõi, ba đời, bặt dứt đường nói năng hý 

luận, như tướng Niết bàn rốt ráo không, thanh tịnh. 

Tùy  hỷ  là  phân  biệt  công  đức  thiện  căn  của  chư  Phật  và  chư  đệ  tử,  tâm  hồi 

hướng ấy và đạo Vô thượng chẳng phải thật, cho nên đáp không! 

Tu bồ đề nạn rằng: Nếu không có việc ấy, mà Bồ tát ức niệm phân biệt thời phải 

rơi vào điên đảo, nếu việc ấy thanh tịnh, rốt ráo không, mà ức niệm cũng rơi vào 

điên đảo, công  đức  của chư Phật quá khứ cũng như  vậy, không có phân biệt, 

không  có  khác,  làm  sao  được  tùy  hỷ  theo?  Đây  lược  nói  nghĩa,  rộng  thời  như 

Kinh nói: Nghĩa là Tu bồ đề hỏi Di lặc Bồ tát ma ha tát: Nếu Bồ tát niệm các đức 

Phật đã diệt độ trong mười phương vô lượng vô biên vô số thế giới quá khứ, là 

Bồ tát muốn phát khởi công đức tùy hỷ. Phật là chủ công đức, cho nên ức niệm 

Phật, nghe kinh sách nói, có danh hiệu Phật quá khứ, nên nhân nơi danh hiệu 

ấy, ức niệm rộng đến hết thảy Phật quá khứ. 

 Từ  khi  mới  phát  tâm   là  bắt  đầu  phát  tâm  lập  nguyện  ta  sẽ  độ  hết  thảy  chúng 

sanh. Tâm ấy tương ưng với ba thiện căn là không tham, không sân, không si, 

thiện căn tương ưng các thiện pháp và thiện căn khởi thân nghiệp, khẩu nghiệp, 

hòa hợp pháp ấy, gọi là phước đức. Từ khi mới phát tâm tu sáu Ba la mật, vào 

Bồ tát vị, được mười địa, cho đến ngồi đạo tràng, trong đó, Bồ tát tu phước đức 

hòa hợp được Phật đạo, cho đến vào vô dư Niết bàn. Sau khi diệt độ, Xá lợi và 

giáo  pháp lưu lại, đều là công đức  tự thân Phật hòa hợp.  Nhân  nơi chư Phật, 

người  Đại  thừa  tu  sáu  Ba  la  mật  và  tương  ưng  phước  đức.  Tương  ưng  là  trừ 

sáu Ba la mật các pháp hành khác của Bồ tát đều nhiếp vào trong sáu Ba la mật; 

cho nên nói tương ưng với sáu Ba la mật hòa hợp, nếu người cầu Thanh văn, 

Bích chi phật thời gieo trồng phước đức bố thí, trì giới, tu định v.v.. 

Người Thanh văn, Bích chi Phật có 2 hạng: 

1. Hạng hết lậu gọi là vô học. 

2. Hạng được đạo, lậu hoặc chưa hết, gọi là học. 

Hai hạng người này có thiện căn hơn hơn các phước đức, cho nên chỉ nói thiện 

căn. 

Trên nói người cầu Nhị thừa là chỉ chung cả phàm phu, thánh nhân; đây nói vô 

học là thuần chỉ về thánh nhân. 

Tướng tốt là sắc pháp vô ký, chẳng phải là công đức lành, nên chỉ nói năm uẩn 

vô học (tức năm pháp uẩn giới, định, tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến - ND) của 

Phật. 

Đại từ, đại bi và Phật pháp, nghiẽ như trong phẩm đầu đã nói. 

 Pháp của Phật nói, học Pháp ấy được quả Tu đà hoàn, cho đến vào Bồ tát vị  là 

sau khi Phật diệt độ, từ trong giáo pháp kưu lại mà được đạo, thế nên nói lại. 

 Và các chúng sanh khác gieo trồng căn lành  là trong khi Phật ở đời và giáo pháp 

lưu lại chính là nhân duyên phước đức của trời, người và cho đến súc sanh. 

Bốn  đoạn  phước  đức  trên,  tâm  hành  giả  duyên  khắp,  rồi  ức  niệm  tùy  hỷ,  cầu 

Phật đạo, nên hồi hướng, gọi là tùy hỷ Vô thượng, tối thượng, không thể sánh 

bằng. 

Hỏi: Người cầu Phật đạo cớ sao không tự tạo công đức mà lại đem tâm tùy hỷ. 

Đáp: Các Bồ tát có sức phương tiện, nên đối với công đức người khác cực nhọc 

tạo được, phát tâm tùy hỷ, mà phước đức hơn người tạo ra. 

* Lại nữa, phước đức tùy hỷ này tức là phước đức thật, vì sao? Vì ức niệm quá 

khứ Phật tức là niệm Phật tam muội, cũng là niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, 

niệm  Giới,  niệm  Thí,  niệm  Thiên  trong  sáu  niệm.  Nhân  tu  giới  thanh  tịnh,  vào 

thiền định, khởi lên trí tuệ rốt ráo, hòa hợp lại nên khởi lên tâm hỷ chơn chánh. 

Cho nên không chỉ tùy hỷ mà thôi, cũng là tu hành Phật pháp ấy. 

 Các duyên làsở duyên của tâm tùy hỷ, tức là công đức của chư Phật và hết thảy 

chúng sanh tạo được. 

 Các sự là gốc của sở duyên. Phước đức là trú xứ của công đức sở duyên, tức 

chư Phật và chúng sanh, cùng đất dai, núi rừng, tinh xá trú xứ, đều gọi là Sự. 

Có thể được như sở niệm chăng? Di lặc đáp:  Không. Tu bồ đề nói  với  Di lặc: 

Nếu  các  sự  các  duyên  không  có  gì  của  chính  nó,  cớ  sao  không  rơi  vào  điên 

đảo? Điên đảo là ba loại phân biệt về bốn điên đảo (vô thường chấp thường, khổ 

cho là vui, bất tịnh chấp tịnh, vô ngã chấp ngã - ND). 

Điên  đảo  ấy  là  thí  dụ.  Không  có  Phật  mà  ức  tưởng  niệm  Phật,  giống  như  vô 

thường mà tưởng niệm thường, bất tịnh mà tưởng niệm tịnh. 

Hỏi: Kiến là gốc điên đảo, như người được Sơ quả, có thể khởi tưởng điên đảo, 

tâm  điên  đảo,  chứ  không  có  kiến  điên  đảo,  vì  khi  thấy  Tứ  đế  thì  đã  dứt  kiến 

hoặc? 

Đáp: Điên đảo ấy khi sanh khác, khi dứt khác. Khi sanh thì tưởng khởi trước, thứ 

đến tâm, sau hết kiến. Khi dứt thì trước dứt kiến, thấy lý Tứ đế liền dứt. Thể tính 

điên đảo là tướng của kiến, thấy lý Tứ đế liền dứt, còn tưởng và tâm điên đảo là 

người học chưa lìa dục, quên ức niêm (thất niệm) nên thủ lấy tướng tịnh, khởi ra 

các kiết sử, khi trở lại được chánh niệm, liền dứt như trong kinh nói thí dụ: Như 

nước giọt trên sắt nóng, liền tiêu mất. Sai lầm nhỏ nên giả gọi là điên đảo, chẳng 

phải thật điên đảo. Thế nên nói người phàm phu có ba điên đảo, học nhân có hai 

điên đảo. 

* Lại nữa, các duyên, các sự như thật rốt ráo không, ức niệm cũng không, Bồ đề 

cũng  không,  tâm  tùy  hỷ  cũng  không,  Thí  Ba  la  mật  cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung cũng không. Nếu các pháp một tướng tức là vô tướng, thời trong 

đó thế nào là duyên, thế nào là sự, thế nào là tâm hồi hướng vô thượng đạo? 

KINH: Di lặc Bồ tát nói với Tu bồ đề: Nếu các Bồ tát ma ha tát tu lâu sáu Ba la 

mật, cúng dường chư Phật nhiều, trồng căn lành; gần gũi thiện tri thức, khéo học 

pháp  tự  tướng  không;  các  Bồ  tát  ấy  không  thủ  tướng  duyên  ấy,  sự  ấy;  đem 

phước  đức  tùy  hỷ  với  các  thiện  căn  của  chư  Phật  mà  hồi  hướng  Vô  thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác,  vì  pháp  không  hai  chẳng  phải  không  hai,  chẳng  phải 

tướng chẳng phải phi tướng, chẳng phải khả đắc chẳng phải bất khả đắc, chẳng 

nhơ  chẳng  sạch,  chẳng  sanh  chẳng  diệt,  ấy  mới  gọi  là  hồi  hướng  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. Trái lại nếu Bồ tát tu sáu Ba la mật không lâu, không 

cúng dường chư Phật nhiều, không trồng thiện căn, không gần gũi thiện tri thức, 

không khéo  học pháp tự tướng không; Bồ tát ấy tâm thủ tướng các  duyên ấy, 

các sự ấy, đem phước đức tùy hỷ với các thiện căn của chư Phật, mà hồi hướng 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, ấy thời không gọi là hồi hướng. 

Tu bồ đề! Nghĩa Bát nhã ba la mật cho đến nghĩa nhất thiết chủng trí như vậy, 

tức là nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, không nên đem nói cho hàng 

Bồ tát tân học, vì sao? Vì Bồ tát ấy có chút ít tâm thanh tịnh tin vui cung kính, 

đều quên mất, chỉ nên nói cho hàng Bồ tát ở địa vị bất thối chuyển. Nếu người 

có được thiện tri thức thủ hộ, hoặc người đã cúng dường chư Phật nhiều, trồng 

các thiện căn, thời nên nói nghĩa Bát nhã cho đến nghĩa nhất thiết chủng trí cho 

họ, tức là nói nội không cho đến vô pháp hữu pháp không; người ấy nghe pháp 

ấy, tâm không thoái chuyển, không kinh, không hãi, không sợ. 

Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  nên  đem  phước  đức  tùy  hỷ,  nên  hồi  hướng  Vô 

thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  như  vậy,  tức  là  Bồ  tát  dụng  tâm  tùy  hỷ  công 

đức, hồi hướng Vô thượng Chánh đảng Chánh giác, tâm ấy tận diệt biến lìa, các 

duyên ấy, các sự ấy các thiện căn ấy cũng tận diệt biến lìa. 

Trong đây thế nào là tâm tùy hỷ? Thế nào là các duyên? Thế nào là các sự? Thế 

nào là tùy hỷ cácthiện căn hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? Hai 

tâm không cùng có, tâm tánh ấy cũng không thể được hồi hướng, Bồ tát làm sao 

đem tâm tùy hỷ hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? Nếu Bồ tát ma 

ha  tát  khi  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  biết  như  vầy:  Bát  nhã  ba  la  mật  không  có 

pháp,  cho  đến  Thí  ba  la  mật  cũng  không  có  pháp,  sắc  không  có  pháp,  thọ, 

tưởng, hành, thức cho đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác cũng không có 

pháp.  Bồ  tát  ma  ha  tát  nên  như  vậy  tùy  hỷ  công  đức  hồi  hướng  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. Nếu hồi hướng được như vậy, ấy gọi là đem công đức 

tùy hỷ hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

LUẬN:  Ý  Di  lặc  cho  các  pháp  sâu  xa  vi  diệu,  nghĩa  là  không  hoại  các  pháp 

tướng, mà đem tâm tùy hỷ hồi hướng vô thượng đạo, việc ấy rất khó. Tâm người 

phàm phu cang cường không thể hành pháp ấy, thế nên Di lặc đáp: Nếu hành 

giả tu sáu Ba la mật lâu ngày, có công đức thâm hậu nên bất động, nghĩa là tin 

được, làm được, cúng dường chư Phật nhiều, trồng căn lành, nhóm vô lượng vô 

biên vô số công đức, bẻ gãy kiết sử, tâm được nhu nhuyến, đó là nhân duyên 

đời trước, đời nay gặp được thầy tốt, đồng học tốt, cũng tự học các pháp thật 

tướng không có phương tiện thiện xảo nên không chấp trước không ấy. 

Do vô lượng nhân duyên như vậy, nên pháp tuy vô tướng, mà có thể khởi tâm 

tùy  hỷ,  hồi  hướng  vô  thượng  đạo,  thí  như  sắt  tuy  cứng  chắc,  vào  lò  lửa  thời 

mềm, tùy ý làm đồ dùng. Tâm Bồ tát cũng như vậy, tu sáu Ba la mật lâu ngày 

được thiện tri thức thủ hộ, tâm được nhu nhuyến, đối với các duyên các sự, các 

thiện căn của chư Phật quá khứ, không thủ tướng, mà khởi tâm tùy hỷ, dùng vô 

tướng hồi hướng Vô thượng đạo. 

 Vô tướng là dừng được pháp chẳng hai chẳng không hai, cho đến chẳng sanh 

chẳng diệt. Trái với vô tướng trên đây, là không thể hồi hướng. 

Di lặc biết Tu bồ đề ưa nói không, nên nói: Nghĩa tùy hỷ của Bát nhã ba la mật 

như vậy, không nên đem nói ở trước hàng tân học Bồ tát, vì sao? Vì nếu người 

có ít thiện căn phước đức, nghe nói pháp rốt ráo không, liền chấp không, nghĩ 

rằng nếu các pháp rốt ráo không, không có gì của chính nó, thời ta làm phước 

để làm gì, thời bị mất tiền nghiệp. Vì vậy nên đối với Bồ tát mới phát tâm, trước 

hãy dạy thủ tướng tùy hỷ, dần dần được trí tuệ, mới có thể thật hành vô tướng 

tùy hỷ. Thí như chim con, lông cánh chưa thành, không thể ép khiến bay cao, 

sáu thứ lông cánh thành tựu thời mới bay xa được. 

Đối với Bồ tát ở địa vị bất thối, vào pháp vị, được pháp nhẫn, có thể tin, có thể 

làm, mới nói cho. Nếu người tu sáu Ba la mật lâu ngày, thân cận thiện tri thức, 

bên trong có phước đức, bên ngoài có nhân duyên trợ lực, thời tuy chẳng phải ở 

địa vị bất thối, có thể tin có thể làm. Hai hạng người này, nghe nói Bát nhã thời 

tâm  thanh  tịnh;  tùy  hỷ  tín  thọ,  như  người  đói  khát  lâu  ngày,  được  đồ  ăn  uống 

ngon, như quá nóng được mát, quá lạnh được ấm; tâm rất ưa thích hoan hỷ. Hai 

hạng Bồ tát này cũng như vậy, được trí tuệ vô tướng ấy, nghĩ rằng: Ta nhân trí 

tuệ  này  mà  độ  được  vô  lượng  chúng  sanh,  đâu  có  kinh  hãi  sợ  sệt!  Sợ  sệt  từ 

trong tâm ta sanh ra! Trong vô tướng, các pháp tướng còn không, huống gì có ta 

để mà quyết định thủ lấy tướng các pháp, nghe nói hết thảy pháp vô tướng, thời 

sanh sợ sệt? 

Đến đây nói nghĩa thể tùy hỷ xong, sau sẽ dùng mỗi mỗi môn sai khác để giải 

thích sự ấy. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  nên  tư  duy  như  vầy:  Dùng  tâm  ấy  hồi  hướng  vô 

thượng đạo, song tâm ấy niệm niệm biến dị tận diệt, không có thời gian ngưng 

trụ, còn các duyên các sự, tức là chư Phật và thiện căn quá khứ, các duyên và 

sự chư Phật ấy đã diệt lâu rồi tâm tùy hỷ nay diệt, đã diệt không khác, thế nên 

trong kinh nói dùng tâm ấy hồi hướng, thì tâm ấy tận diệt. Như vậy vì đều đi vào 

quá khứ, vì vào thật tướng các pháp, nên không có phân biệt là tâm, là duyên, là 

sự, là thiện căn. Nếu hồi hướng được như vậy, là chánh hồi hướng. 

* Lại nữa, trong một lúc hai tâm không hòa hợp, khi có tâm tùy hỷ thì không có 

tâm Bồ đề, hết thảy tâm tướng rốt ráo không, không thể lấy tâm chấp thủ tướng 

hồi hướng, vì sao? Vì Bồ tát biết Bát nhã ba la mật không, không có định pháp. 

Như Bát nhã ba la mật, hết thảy pháp cho đến vô thượng đạo cũng như vậy. Khi 

ấy dứt pháp ái, bỏ tâm chấp trước, đối với không, không tranh luận, ấy gọi là Bồ 

tát chánh hồi hướng. 

KINH: Bấy giờ Thích đề hoàn nhân nói với Tu bồ đề: Bồ tát mới phát tâm nghe 

việv ấy, sẽ không kinh hãi sợ sệt chăng? Tu bồ đề! Thế nào là Bồ tát mới phát 

tâm làm các thiện căn, hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? Lại 

thế nào là đem phước đức tùy hỷ hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác. 

Tu  bồ  đề  đáp:  Thích  đề  hoàn  nhân,  nếu  Bồ  tát  mới  phát  tâm  tu  Bát  nhã  ba  la 

mật, không chấp thủ Ba la mật ấy, vì không sở đắc, vì vô tướng, cho đến Thí ba 

la mật cũng như vậy. Phần nhiều tin hiểu nội không, cho đến phần nhiều tin hiểu 

vô pháp hữu pháp không, phần nhiều tin hiểu bốn niệm  xứ cho đến mười tám 

pháp không chung. Thường thân cận tri thức, thiện tri thức ấy nói cho nghĩa sáu 

Ba la mật, mở bày phân biệt, dạy bảo như vậy, khiến thường không lìa Bát nhã 

ba la mật, cho đến khi được vào pháp vị Bồ tát, trọn không lìa Bát nhã ba la mật, 

cho đến không lìa Thí ba la mật, không lìa bốn niệm xứ cho đến mười tám pháp 

không chung. Cũng dạy việc của ma, nghe các việc của ma rồi, tâm không thêm 

không bớt, vì sao? Vì Bồ tát ma ha tát ấy không chấp thủ hết thảy pháp. Bồ tát 

ấy cũng thường không lìa chư Phật, cho đến khi được Bồ tát vị, ở trung gian ấy 

trồng các thiện căn, do thiện căn ấy nên sanh vào nhà Bồ tát, cho đến khi được 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, trọn không lìa thiện căn ấy. 

*Lại nữa, Bồ tát ma ha tát mới phát tâm, đối với công đức dứt đường sanh tử, 

dứt các hý luận, đạo, tận, bỏ gánh nặng, dứt gai nhọn xóm làng, dứt các hữu kiết 

sử, chánh trí được giải thoát của chư Phật trong mười vô lượng vô biên vô số 

thế giới, và công đức của các đệ tử Phật làm, , hoặc là các thiện căn của dòng 

lớn Sát lợi, dòng lớn Bà la môn, đại gia cư sĩ, trời bốn Thiên vương, cho đến trời 

Tịnh cư,  tất  cả công đức thiện căn  ấy  hòa hợp cần lượng,  đem tâm tùy  hỷ tối 

thượng,  đệ  nhất,  tối  diệu,  vô  thượng,  vô  đẳng  đẳng,  mà  hồi  hướng  đến  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bấy giờ, Di lặc Bồ tát nói với Tu bồ đề: Nếu Bồ tát ma ha tát mới phát tâm, niệm 

đến thiện căn của chư Phật và đệ tử, mà tùy hỷ công đức, tối thượng, đệ nhất, 

tối  diệu,  vô  thượng,  vô  đẳng  đẳng;  tùy  hỷ  rồi,  nên  hồi  hướng  đến  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Làm sao Bồ tát không rơi vào tưởng điên đảo, tâm điên đảo, kiến điên đảo? 

Tu bồ đề đáp: Nếu Bồ tát ma ha tát niệm Phật và Tăng, mà nơi đó không sanh 

Phật tưởng, Tăng tưởng, không có thiện căn tưởng, dùng tâm ấy hồi hướng Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, trong tâm ấy cũng chẳng sanh tâm tưởng; Bồ 

tát hồi hướng như vậy, tưởng không điên đảo, tâm không điên đảo, kiến không 

điên đảo. 

Nếu Bồ tát ma ha tát nghĩ đến thiện căn của Phật và Tăng, mà thủ tướng, thủ 

tướng rồi hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, Bồ tát như vậy gọi là 

tưởng điên đảo, tâm điên đảo, kiến điên đảo. Nếu Bồ tát dùng tâm ấy nghĩ đến 

các thiện căn của Phật và Tăng, khi tâm ấy niệm, liền biết nó tận diệt, nếu tận 

diệt, thời pháp ayፊ không thể được hồi hướng, tâm hồi hướng được dùng cũng 

là tướng tận diệt, chỗ hồi hướng cũng là tướng tận diệt. Nếu hồi hưóng như vậy, 

gọi  là  chánh  hồi  hướng,  chẳng  phải  tà  hồi  hướng,  Bồ  tát  ma  ha  tát  nên  hồi 

hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác như vậy. 

* Lại nữa, nếu Bồ tát ma ha tát nghĩ đến thiện căn của chư Phật và đệ tử; thiện 

căn của người phàm phu biết nghe pháp, hoặc thiện căn của chư Thiên, Rồng, 

Dạ xoa, Càn thát bà, A tu la, Ca lâu la, Khẩn na la, Ma hầu la già biết nghe pháp; 

hoặc thiện căn của dòng lớn Sát lợi, dòng lớn Bà la môn, đại gia cư sĩ, trời bốn 

Thiên  vương,  cho  đến  trời  A  ca  nị  sắc  biết  nghe  pháp,  phát  tâm  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. Đem tất cả công đức ấy hòa hợp cân lường, tùy hỷ tối 

thưọng,  đệ  nhất,  vô  thượng,  vô  đẳng  đẳng;  hồi  hướng  đến  vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác. Khi ấy Bồ tát nếu biết như vầy: Các pháp ấy tận diệt, chỗ hồi 

hướng cũng tự tánh không. Hồi hướng được như vậy, gọi là chơn hồi hướng Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

* Lại nữa, nếu Bồ tát biết như vầy: không có pháp có thể hồi hướng, vì sao? Vì 

hết  thảy  pháp  tự  tánh  không.  Nếu  hồi  hướng  được  như  vậy,  gọi  là  chánh  hồi 

hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Như vậy, Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật cho đêፊhí ba la mật không rơi 

vào tưởng điên đảo, tâm điên đảo, kiến điên đảo, vì sao? Vì Bồ tát không chấp 

trước hồi hướng, cũng không thấy chỗ tâm Bồ đề đem các thiện căn hồi hướng, 

ấy gọi là Bồ tát ma ha tát vô thượng hồi hướng. 

LUẬN - Hỏi: Bồ tát mới phát tâm nghe việc ấy, sẽ không kinh hãi sợ sệt chăng? 

Nghĩa này trước đã hỏi đáp, sao nay còn hỏi? 

Đáp: Trên kia, tuy Di lặc nói với Tu bồ đề không nên đem nói cho hàng Bồ tát tân 

học, chỉ nói cho hàng Bồ tát bất thối và người tu lâu. Vì hai hạng người ấy, nghe 

rồi  có  thể  tin  làm.  Đã  nói  nhân  duyên  của  chánh  hồi  hưóng  mà  còn  nói  pháp 

không, cho nên Đế thích nghi: Trong chúng có hạng mới phát tâm làm sao lại nói 

không làm cho họ sợ hãi. Tu bồ đề muốn thành tựu lời Di lặc nói, muốn khiến 

hàng mới phát tâm nên chánh hồi hướng, nên đáp với Đế thích: Nếu Bồ tát mới 

phát tâm, tuy không tin làm sáu Ba la mật, không cúng dường chư Phật, song vì 

có lợi căn, gặp được thiện tri thức, do có hai nhân duyên ấy, nên đủ sức chánh 

hồi hướng. Thế nên nói với Đế thích: Bồ tát mới phát tâm, tu Bát nhã ba la mật, 

không chấp thủ Bát nhã ấy, vì không sở đắc, vì rốt ráo không, nên Bát nhã ba la 

mật cũng chẳng được, chẳng trước, cho đến Thí ba la mật cũng như vậy.    

 Phần  nhiều  tin  hiểu  nội  không   là  thường  tu  ưa  vào  tam  muội  quán  nội  không, 

nên tin hiểu, cho đến đối với mười tám pháp không chung, phần nhiều tin hiểu 

cũng như vậy. 

Tướng mạo thiện tri thức, trước đã nói, trong đậy chỉ nói rõ ngưới hay nói theo 

nghĩa sáu Ba la mật, người nghe nghĩa ấy rồi, thường không rời Bát nhã ba la 

mật, cho đến khi được vào Bồ tát pháp vị; có người tu lâu vào Bồ tát vị, có người 

mới phát tâm vào Bồ tát vị. 

* Lại nữa, đối với Bồ tát mới  phát tâm ấy, thiện tri thức nói cho nghe việc Ma, 

nghe  việc  Ma xong,  không tăng không giảm, nhờ khéo tu tập tướng các pháp. 

Nếu Ma muốn phá, là vì muốn phá "Không", thời "không" không có phá; nếu có 

tăng ích, thì như huyễn như mộng, tăng ích cái gì, thế nên nói không tăng không 

giảm. 

Do nhân duyên ấy, nên thường không lìa chư Phật, thường sanh nhà Bồ tát, đời 

đời không rời thiện căn, cho đến khi chứng vô thượng đạo. Bồ tát mới phát tâm 

ấy được có nhân duyên như vậy nên cùng Bồ tát phát tâm đã lâu không khác. 

* Lại nữa, tùy hỷ hồi hướng là hàng Bồ tát mới phát tâm đối với đoạn đạo của 

chư  Phật  trong  mười  phuơng  vô  lượng  vô  số  thế  giới  quá  khứ  là  dứt  đường 

sanh tử, vào Vô dư Niết bàn. Vì các hý luận dứt nên nói là dứt các hý luận; lấy 

tam  muội  không  không  v.v...  xã  tám  Thánh  đạo  phần,  nên  nói  là   đạo  tận;  năm 

uẩn  hay  sanh  khổ  não  nên  nói  là   gánh  nặng.   Có  hai  lối  xả  năm  uẩn:  1.  Trong 

Hữu dư Niết bàn, xả phiền não, là nhân duyên của năm uẩn. 2. Trong Vô dư Niết 

bàn,  xả quả năm uẩn (tức là  năm uẩn).  Hết thảy nhà bạch  y cư  sĩ gọi là   Xóm 

 làng ; người xuất gia nương hàng bạch y cư sĩ mà sống, song nhà bạch y có thứ 

gai năm dục. Vì ăn nên đi vào rừng cây quả có gai nhọn, để lấy quả nên bị gai 

chích. Như người mang guốc gỗ đạp gai, thời gai bị đạp gãy, ấy là chư Phật lấy 

guốc thiền định trí tuệ đạp gãy gai năm dục, gọi là đoạn dứt năm hạ phần kiết 

(tham, sân, thân kiến, giới thủ, nghi - N.D). Kiết sử hữu phần dứt hết, gọi là đoạn 

năm thượng phần kiết, (sắc ái, vô sắc ái, trạo cữ, kiêu mạn, vô minh - N.D) Trí 

tuệ tương ưng với các pháp thật tướng Kim Cang tam muội, dứt hết thảy phiền 

não và tập khí, nên nói là  chánh trí được giải thoát.  Như vậy đều gọi là tán thán. 

 Công đức của quá khứ chư Phật và đệ tử làm là đệ tử có ba hạng là Bồ tát, Bích 

chi Phật, Thanh văn, dòng lớn Sát lợi  cho đến trời  Tịnh cư. Nơi  ấy trồng thiện 

căn, là bốn nơi làm  nhân ruộng phước, là nơi gieo phước đức, tâm tùy hỷ  với 

phước  đức  hòa  hợp  cân  lường,  tối  thượng,  không  thể  sánh,  hồi  hướng  vô 

thượng đạo, tâm hồi hướng ấy chẳng phải chánh chẳng phải tà, vì cớ sao? Nay 

Di lặc hỏi Tu bồ đề: Nếu Bồ tát mới phát tâm, niệm đến công đức chư Phật, rồi 

hồi  hướng  vô  thượng  đạo,  làm  sao  không  đọa  vào  điên  đảo?  Tu  bồ  đề  đáp: 

Hoặc Bồ tát ấy vì Bát nhã ba la mật làm sức phương tiện nên đối với chư Phật 

không sanh Phật tưởng, và đối với thiện căn của các đệ tử không sanh thiện căn 

tưởng, vì hết thảy pháp do hòa hợp sanh, không có tự tánh, nên không có pháp 

nhất định, gọi là Phật, thế nên không sanh Phật tưởng v. v... tâm hồi hướng ấy, 

cũng không sanh tâm tưởng. Thế nên Bồ tát không đọa vào điên đảo. Trái với 

đây tức là đọa vào điên đảo. 

* Lại nữa, Bồ tát lấy tâm ấy niệm chư Phật và các thiện căn, khi tâm ấy diệt tận 

liền biết diệt tận, tâm diệt tận không được hồi hướng, vì sao? Vì biến mất diệt 

hoại.  Tâm  ấy  cũng  vào  cửa  vô  thường  đến  trong  pháp  tánh,  trong  pháp  tánh 

không có phân biệt là tâm, là  phi tâm, là Phật, là  thiện  căn, là vô thượng  đạo. 

Tâm hồi hướng, tướng hồi hướng, tướng diệt tận cũng như vậy. Sơ tâm là tâm 

ức niệm đến công đức tùy hỷ của chư Phật quá khứ, hậu tâm là tâm hồi hướng. 

Nếu hồi hướng được như vậy, gọi là chánh hồi hướng. 

Hỏi: Sơ tâm. hậu tâm là tướng sanh diệt, có thể vô thường, còn chỗ hồi hướng 

là vô thượng đạo, ở vào thời vị lai, làm sao nói diệt tận? 

Đáp: Ông không nghe tôi đáp trước kia, vào cửa vô thường đến trong pháp tánh, 

rong đó không nói diệt tận là vô thường, chỉ nói thật tướng các pháp là diệt tận. 

Trước cũng đã nói Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác ra khỏi ba đời, vượt quá 

ba  cõi,  không  có  tướng  chấp  thủ.  Hồi  hướng  được  như  vậy,  gọi  là  chánh  hồi 

hướng. 

* Lại nữa, chẳng phải chánh, chang phải tà hồi hướng, là Bồ tát đối với thiện căn 

của  chư  Phật  quá  khứ,  cho  đến  vô  thượng,  không  thể  sánh,  hồi  hướng  vô 

thượng đạo. Có Bồ tát biết việc ấy đều tận diệt, biết chỗ hồi hướng cũng tự tánh 

không, biết diệt, biết không, là chơn hồi hướng. Nếu pháp quá khứ vô thường, 

vô thường nên không thể hồi hướng nơi pháp tự tánh không. Nếu pháp quá khứ 

"Không", không, nên không thể hồi hướng trong pháp tự tánh không. Dùng trí tuệ 

như vậy mà hồi hướng, ấy gọi là chánh hồi hướng. 

* lại nữa, nếu Bồ tát biết hết thảy pháp nhân duyên sanh, nên không có tự lực 

thường trú, tự pháp tướng bất động, huống gì có tạo tác. Không có tạo tác nên 

trong hết thảy pháp, không có pháp hồi hướng pháp, ấy gọi là chánh hồi hướng. 

Bồ tát như vậy, tuy tu thiện pháp sáu Ba la mật, cũng không rơi vào điên đảo vì 

không chấp trước hết thảy pháp. 

KINH: Lại nữa, nếu Bồ tát ma ha tát biết phước đức được khởi tạo xa lìa năm 

uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, cũng biết Bát nhã ba la mật là tướng xa lìa, 

cho  đến  Thí  ba  la  mạt  là  tướng  xa  lìa;  nội  không  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp 

không  là  tướng  xa  lìa;  bốn  niệm  xứ  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  là 

tướng xa lìa, Bồ tát ma ha tát tâm tùy hỷ khởi lên phước đức như vậy, hồi hướng 

đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. (Kinh Đại Bát Nhã ghi: Nếu Bố tát đối 

với phước nghiệp đã tu tạo, như thật biết rõ nó lìa uẩn xứ giới; cũng lìa Bát nhã 

ba la mật đa, cho đến Bố thí ba la mật đa, cũng lìa nội không cho đến vô tánh 

hữu tánh, cũng lìa bốn niệm trụ cho đến mười tám pháp không chung. Bồ tát ma 

ha tát ấy, đối với phước nghiệp đã tu tạo, như thật biết rõ rồi, thâm tâm tùy hỷ 

hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề - N.D) 

* Lại nữa, Bồ tát ma ha tát ấy tùy hỷ phước đức, biết tùy hỷ phước đức tự tánh 

xa lìa, cũng biết chư Phật xa lìa Phật tánh, các thiện căn cũng xa lìa tánh thiện 

căn,  Bồ  đề  tâm  cũng  xa  lìa  tánh  Bồ  đề  tâm,  hồi  hướng  cũng  xa  lìa  tánh  hồi 

hướng, Bồ tát cũng xa lìa tánh Bồ tát, Bát nhã ba la mật cũng xa lìa tánh Bát nhã 

ba la mật, Thiền ba la mật, Tấn ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba 

la  mật,  cũng  xa  lìa  tánh  Thí  ba  la  mật,  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung 

cũng xa lìa tánh mười tám pháp không chung. Bồ tát ma ha tát nên như vậy tập 

hành Bát nhã ba la mật lìa tướng, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát từ trong Bát nhã ba 

la mật sanh tùy hỷ phưóc đức. 

* Lại nữa, Bồ tát ma ha tát, đối với thiện căn của chư Phật qúa khứ đã diệt độ, 

nếu muốn hồi hướng, nên hồi hướng như vầy, nghĩ rằng: Như tướng chư Phật 

diệt độ, tướng các thiện căn cũng như vậy, tướng pháp diệt độ cũng như vậy, ta 

dụng tâm hồi hướng, tướng tâm ấy cũng như vậy, nên biết đó là hồi hướng Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề, không đọa vào tưởng điên đảo, tâm điên đảo, kiến 

điên đảo. Nếu Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật mà chấp thủ tướng thiện 

căn của chư Phật, mà hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, ấy thời không 

gọi là hồi hướng, vì sao? Vì chư Phật và thiện căn quá khứ, chẳng phải duyên 

tướng, chẳng phải duyên  vô tướng. Nếu Bồ tát ma ha tát cũng thủ tướng như 

vậy, ấy thời gọi là thiện căn hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Bồ tát ma 

ha tát như vậy, bị đọa vào tưởng điên đảo, tâm điên đảo, kiến điên đảo. 

Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  đối  với  chư  Phật  và  thiện  căn,  và  các  tâm,  không  thủ 

tướng, ấy gọi là lấy các thiện căn hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Bồ 

tát ma ha tát ấy, không đọa vào tưởng điên đảo, tâm điên đảo, kiến điên đảo. 

Bấy giờ Di lặc Bồ tát hỏi Tu bồ đề: Làm sao Bồ tát ma ha tát đối với các thiện 

căn không thủ tướng, có thể hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Tu bồ đề đáp; Vì sự ấy, nên biết Bồ tát ma ha tát trong khi học Bát nhã ba la mật 

nên có Bát nhã ba la mật và sức phương tiện, nếu phưóc đức ấy lìa Bát nhã ba 

la  mật  thời  không  được  hồi  hướng  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Bồ  đề,  vì  sao?  Vì 

trong Bát nhã ba la mật thời chư Phật không thể có được, các thiện căn không 

thể có được, tâm hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề cũng không thể có 

được. Trong đây, khi Bồ tát ma ha tát tập hành Bát nhã ba la mật, nên suy nghĩ 

như  vầy: Thân chư  Phật  và đệ tử quá khứ đã diệt, các  thiện căn cũng diệt,  ta 

nay thủ tướng phân biệt chư Phật, các thiện căn và các tâm, thủ tướng như vậy 

mà hồi hương Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, chư Phật không hứa cho, vì sao? 

Vì thủ tướng là có sở đắc,nghĩa là đối với chư Phật quá khứ có thủ tướng phân 

biệt,  thế  nên  Bồ  tát  ma  ha  tát,  muốn  lấy  các  thiện  căn  hồi  hướng  Vô  thượng 

Chánh  đẳng  Bồ đề,  không  nên có sở đắc, không nên  thủ tướng.. Như  vậy hồi 

hướng, nếu có đắc, và thủ tướng hồi hướng, thời chư Phật không cho đó là có 

lợi ích lớn, vì sao? Vì hồi hướng ấy tạp độc; thí như đồ ăn ngon có tạp độc, tuy 

có  sắc  đẹp,  hương  thơm,  được  người  tham  ưa  mà  tạp  độc,  kẻ  ngu  si  vào  vui 

mừng, tham sắc đẹp  

--o0o -- 





Cuốn 62 

GIẢI THÍCH: PHẨM CHIẾU MINH THỨ 40. 

(Kinh Đại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Đại Sư thứ 38)  

KINH: Bấy giờ Tuệ mạng Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn: Ấy là 

Bát nhã ba la mật! 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật có thể chiếu rõ hết thảy pháp, vì rốt ráo 

thanh tịnh. 

Bạch đức Thế Tôn, nên lễ Bát nã ba la mật. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật, không dính mắc ba cõi. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật trừ các tối tăm, vì hết thảy phiền não vọng 

kiến đã trừ. 

Bạch đức Thế tôn, Bát nhã ba la mật, là tối thượng trong hết thảy pháp trợ đạo. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật an ổn, vì dứt được hết thảy khổ não sợ 

hãi. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật, hay cho ánh sáng, vì có năm mắt trang 

nghiêm. 

Bạch đức Thế Tôn. Bát nhã ba la mật, hay chỉ đạo các chúng sanh tà kiến xa lìa 

nhị biên. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật, là trí nhất thiết chủng, vì hết thảy phiền 

não và tập khí dứt. 

Bạch đức Thế tôn, Bát nhã ba la mật là mẹ các Bồ tát ma ha tát, vì hay sanh ra 

các Phật pháp. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bát  nhã  ba  la  mật  chẳng  sanh  chẳng  diệt,  vì  tướng  nó 

không. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bát  nhã  ba  la  mật  lìa  xa  sanh  tử,  vì  chẳng  phải  thường 

chẳng phải diệt. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật làm thủ hộ kẻ không được cứu hộ, vì bố 

thí tất cả trân bảo. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bát  nhã  ba  la  mật,  đầy  đủ  lực,  vì  không  có  gì  có  thể  phá 

hoại. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bát  nhã  ba  la  mật  hay  chuyển  xoay  bánh  xe  pháp  ba  lần 

chuyển mười hai hành tướng, vì hết thảy các pháp không chuyển không trở lại. 

Bạch  đức  Thế  Tôn, Bát  nhã  ba  la  mật,  hay  chỉ  bày  các  pháp  tánh,  vì  vô  pháp 

hữu pháp không. 

Bạch đức thế tôn, nên làm sao cúng dường Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy: Nên cúng dường Bát nhã ba la mật như cúng dường Thế Tôn, nên lễ 

Bát nhã ba la mật như lễ Thế Tôn, vì sao? Vì Thế Tôn không khác Bát nhã ba la 

mật, Bát nhã ba la mật không khác Thế Tôn; Thế Tôn tức là Bát nhã ba la mật, 

Bát  nhã  ba  la  mật  tức  là  Thế  Tôn.  Trong  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  xuất  sanh  chư 

Phật,  Bồ  tát,  Bích  chi  Phật,  A  la  hán,  A  na  hàm,  Tư  đà  hàm,  Tu  đà  hoàn.  Từ 

trong Bát nhã ba la mật xuất sanh mười thiện đạo, bốn thiền, bốn tâm vô lượng, 

bốn định vô sắc, năm thần thông, nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, 

bốn niệm xứ cho đến tám Thánh đạo phần. Từ trong Bát nhã ba la mật ấy sanh 

ra  Phật  mười  lực,  mười  tám  pháp  không  chung,  đại  từ,  đại  bi,  nhất  trí  thiết 

chủng. 

Bấy giờ, Thích đề hoàn nhân tâm suy nghĩ rằng: Vì nhân duyên gì Xá lợi phâፊỏi 

việc ấy? Suy nghĩ xong, nói với Xá lợi phất: Vì nhân duyên gì nên hỏi việc ấy? 

Xá lợi phát nói với Thích đề hoàn nhân: Kiều thi ca, Bồ tát ma ha tát được Bát 

nhã ba la mật thủ hộ, có sức phương tiện thiện xảo, nên đối với thiện căn tạo tác 

được ở khoảng trung gian từ khi mới phát tâm cho đến khi trụ pháp vị của chư 

Phật  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  tất  cả  hòa  hợp  lại  mà  tùy  hỷ  hồi  hưóng  đến  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, vì nhân duyên ấy, nên tôi hỏi việc ấy. 

Này Kiều thi ca , Bát nhã ba la mật của Bồ tát ma ha tát hơn Thí ba la mật, Giới, 

Nhận, Tấn, Thiền ba la mật, ví như người mù bẩm sanh, hoặc trăm, hoặc ngàn, 

hoặc trăm ngàn người mà không có ai dẫn trước thời không thể theo đường đi 

vào thành. Kiều thi ca, năm Ba la mật cũng như vậy, lìa Bát nhã ba la mật thời 

như người mù bẩm sanh không kẻ dắt thì không thể đi đường, không thể được 

trí nhất thiết chủng. 

Này Kiều thi ca, nếu năm Ba la mật được Bát nhã ba la mật dẫn đạo, thời bấy 

giờ năm Ba la mật gọi là có mắt, có Bát nhã ba la mật dẫn đạo, được gọi là Ba la 

mật. 

Thích đề hoàn nhân nói với Xá lợi phất: Như lời Ngài nói, có Bát nhã ba la mật 

dẫn đạo năm Ba la mật nên được gọi là Ba la mật. Xá lợi phát, nếu không có Thí 

ba la mật, thời năm ba la mật cũng không được gọi là Ba la mật, nếu không có 

Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, thời năm ba la 

mật cũng không được gọi là Ba la mật. nếu như vậy, cớ sao chỉ tán thán Bát nhã 

ba la mật? 

Xá lợi phất đáp: Như vậy, như vậy! Kiều thi ca, không có Thí ba la mật thời năm 

Ba  la  mật  không  được  gọi  là  Ba  la  mật;  không  có  giới  Ba  la  mật,  Nhẫn,  Tấn, 

Thiền ba la mật thời năm Ba la mật không được gọi là Ba la mật. Nhưng Bồ tát 

ma  ha  tát  trú  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  thời  có  thể  đầy  đủ  Thí  ba  la  mật,  Giới, 

Nhẫn,  Tấn,  Thiền  ba  la  mật.  Vì  vậy  nên,  Kiều  thi  ca!  Bát  nhã  ba  la  mật  là  tối 

thượng, đệ nhất, tối diệu, vô đẳng, vô đẳng đẳng đối với năm ba la mật. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch Thế Tôn, làm sao sanh Bát nhã ba la mật? 

Phật bảo Xá lợi phất; Vì sắc chẳng sanh nên Bát nhã ba la mật phát sanh; vì thọ, 

tưởng, hành, thức chẳng sanh nên Bát nhã ba la mật phát sanh; vì Thí ba la mật 

chẳng sanh nên Bát nhã ba la mật phát sanh, cho đến vì Thiền ba la mật chẳng 

sanh nên Bát nhã ba la mật phát sanh; vì nội không cho đến vô pháp hữu pháp 

không, bốn niệm xứ cho đến tám Thánh đạo phần, Phật mười lực cho đến nhất 

thiết trí, nhất thiết chủng trí chẳng sanh nên Bát nhã ba la mật phát sanh. Như 

vậy vì các pháp chẳng sanh nên Bát nhã ba la mật phát sanh. 

Xá lợi phất thưa: Bạch Thế Tôn! Tại sao vì sắc chẳng sanh nên Bát nhã ba la 

mật  phát  sanh?  Cho  đến  vì  các  pháp  chẳng  sanh  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  phát 

sanh? 

Phật dạy: Vì sắc không khởi không sanh, không được không mất, cho đến vì hết 

thảy  pháp  không  khởi  không  sanh,  không  được  không  mất  nên  Bát  nhã  ba  la 

mật phát sanh. 

Xá  lợi  phất  bạch  Phật  rằng:  Sanh  Bát  nhã  ba  la  mật  như  vậy,  hợp  với  những 

pháp gì? 

Phật dạy: Không hợp với gì cả, vì vậy nên được gọi là Bát nhã ba la mật. 

Bạch đức Thế Tôn, không hợp những pháp gì? 

Phật dạy: Không hợp với pháp bất thiện, không hợp với pháp thiện, không hợp 

với pháp thế gian, không hợp với pháp xuất thế gian, không hợp với pháp hữu 

lậu, không hợp với pháp vô lậu, không hợp với pháp có tội, không hợp với pháp 

không tội, không hợp với pháp hữu vi, không hợp với pháp vô vi, vì cớ sao? Vì 

Bát nhã ba la mật không vì được các pháp nên sanh, vì thế nên đối với các pháp 

không hợp. 

Bấy giờ, Thích đề hoàn nhân bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la 

mật ấy, cũng không hợp Tát bà nhã. 

Phật dạy: Như vậy, Kiều thi ca! Bát nhã ba la mật cũng không hợp Tát bà nhã, 

cũng không được. 

Thích  đề  hoàn  nhân  thưa:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  tại  sao  Bát  nhã  ba  la  mật  cũng 

không hợp Tát bà nhã, cũng không được? 

Phật dạy: Bát nhã ba la mật không như danh tự, không như tướng, không như 

pháp khởi tác hợp. 

Thích đề hoàn nhân thưa: Nay hợp thế nào? 

Phật  dạy:  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  như  không  thủ,  không  thọ,  không  trú,  không 

trước, không dứt, hợp như vậy, cũng không chỗ hợp. Như vậy, Kiều thi ca! Bát 

nhã ba la mật tùy hợp với hết thảy pháp, cũng không chỗ hợp. 

Bấy giờ, Thích đề hoàn nhân bạch Phật: Chưa từng có vậy. 

Bạch  đức  Thế  Tôn!  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  vì  hết  thảy  pháp  chẳng  khởi,  chẳng 

sanh, chẳng được, chẳng mất nên phát sanh. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Nếu Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã 

ba la mật, nghĩ rằng: "Bát nhã ba la mật hoăhợp với hết thảy pháp, hoặc không 

hợp" thì Bồ tát ấy đã bỏ Bát nhã ba la mật, xa lìa Bát nhã ba la mật. 

Phật bảo Tu bồ đề: Lại có nhân duyên Bồ tát ma ha tát bỏ Bát nhã ba la mật, xa 

lìa  Bát  nhã  ba  la  mật,  nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  nghĩ  rằng:"Bát  nhã  ba  la  mật  ấy 

không có gì của chính nó, không hư, không kiên cố". Thời Bồ tát ma ha tát ấy bỏ 

Bát nhã ba la mật, xa lìa Bát nhã ba la mật. Tu bồ đề, vì nhân duyên ấy, nên lìa 

bỏ Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Tin Bát nhã ba la mật là không tin 

pháp gì? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề!  Tin  Bát  nhã  ba  la  mật  thời  không  tin  sắc,  không  tin  thọ, 

tưởng, hành, thức; không tin mắt cho đến ý; không tin sắc cho đến pháp; không 

tin nhãn giới cho đến ý thức giới; không tin Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn 

ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật; không tin nội không cho đến vô pháp 

hữu pháp không; không tin bốn niệm xứ cho đến tám thánh đạo phần, không tin 

Phật mười lực, cho đến mười tám pháp không chung; không tin Tu đà hòan quả, 

Tư đà hàm quả, A na hàm quả, A la hán quả, Bích chi Phật đạo; không tin Bồ tát 

đạo, không tin Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, cho đến trí nhất thiết chủng. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, tại sao khi tin Bát nhã ba la mật, 

thời không tin sắc cho đến trí nhất thiết chủng? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề!  Vì  sắc  không  thể  có  được  nên  tin  Bát  nhã  ba  la  mật,  thời 

không tin sắc; cho đến vì trí nhất thiết chủng không thể có được nên tin Bát nhã 

ba la mật, không tin trí nhất thiết chủng. Vì thế cho nên Tu bồ đề khi tin Bát nhã 

ba la mật, thời không tin sắc cho đến không tin trí nhất thiết chủng. 

LUẬN: Ở trrên Phật cùng với Di lặc, Tu bồ đề, Thích đề hoàn nhân, chung nói ý 

nghĩ tùy hỷ. Xá lợi phất tuy im lặng, lắng nghe nghĩa Bát nhã ba la mật tùy hỷ ấy 

thâm thâm, vô lượng, vô biên, lợi ích lớn cho chúng sanh; tuy hết lậu hoặc được 

tịch diệt, mà phát tâm hoan hỷ, từ chỗ ngồi đứng dậy chấp tay, bạch Phật rằng: 

"Làm được sự tùy hỷ, dứt các hý luận, lợi ích vô lượng chúng sanh, khiến vào 

Phật đạo, ấy là Bát nhã ba la mật". Phật ấn khả lời ấy, nên nói "Phải"! Trong Bát 

nhã ba la mật nói thật tướng các pháp, trong thật tướng các pháp không có cấu 

trược hý luận, nên gọi là rốt ráo thanh tịnh, rốt ráo thanh tịnh nên có thể chiếu 

khắp hết thảy năm pháp tạng là quá khứ, vị lai, hiện tại, vô vi và bất khả thuyết. 

Thế nên Xá lợi phất thưa: Bạch Thế  Tôn, Bát nhã ba la mật có thể chiếu khắp 

hết thảy pháp, vì rốt ráo thanh tịnh. Batፊã ba la mật hay thủ hộ Bồ tát, cứu các 

khổ não, làm mãn sở nguyện. Như vua trời Phạm Thiên thủ hộ ba ngàn đại thiên 

thế giới, cho nên chúng sanh đều kính lễ. 

Bùn ba độc trong ba cõi không làm ô nhiễm, nên nói là không dính mắc ba cõi. 

Phá hết thảy 108 phiền não ái nhiễm v.v... 62 kiến chấp là ngã kiến v.v... nên nói 

là phá vô minh tối tăm. 

Trong các pháp, trí tuệ hơn cả; trong trí tuệ, Bát nhã ba la mật hơn cả, lấy trí tuệ 

làm gốc, phân biệt 37 phẩm như bốn niệm xứ v.v... nên nói trí tuệ là tối thượng 

trong tất cả pháp trợ đạo. 

Dứt được các khổ não sợ hãi sanh, già, bệnh, chết, nên nói là an ổn. 

Trong Bát nhã ba la mật ấy thu nhiếp năm mắt, nên nói là hay cho ánh sáng. 

Xa lìa nhị biên, hữu biên, vô biên v.v... nên nói hay chỉ bày chánh đạo. 

Bồ tát trụ ở Kim Cang tam muội dứt hết thảy tập khí phiền não vi tế, khiến không 

còn sót lại, được vô ngại giải thoát, nên nói là trí nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, biết tướng chung, tướng riêng của hết thảy pháp, biết nhân duyên của 

trí nhất thiết chủng, nên nói là trí nhất thiết chủng. 

Hay sanh mười phương ba đời vô lưọng Phật pháp, nên nói là mẹ các Bồ tát. 

Trong tất cả pháp vì mỗi mỗi tự tướng không, nên nói là bất sanh bất diệt. 

Đoạn và thường là gốc các kiến chấp, các kiến chấp là gốc các kiết sử, các kiết 

sử là gốc khổ trong hết thảy sanh tử; thế nên nói là xa lìa sanh tử. 

Hay làm cho chúng  sanh tin các thiện pháp bảo của Tam bảo, được các thiện 

pháp bảo nên được cái vui thế gian, xuất thế gian. Vì hay làm cho chúng sanh 

được hai thứ vui nên nói là người cứu hộ cho người không ai cứu hộ. 

Tướng  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  cho  đến  mười  phương  chư  Phật,  không  thể  phá 

hoại, vì cớ sao? Vì rốt ráo không thể có được, huống gì người khác làm sao phá 

hoại. Cho nên nói là đầy đủ Ba la mật. 

Trong Bát nhã ba la mật ấy, vì không có tự tánh, nên nói các pháp không chuyển 

vận  trong  sanh  tử,  không  trở  lại  vào  Niết  bàn.  Chẳng  sanh  nên  chẳng  chuyển 

vận, chẳng diệt nên chẳng trở lại. Cho nên nói hay chuyển vận pháp luân ba lần 

chuyển  mười  hai  hành  tướng.  Nghĩa  pháp  luân  ba  lần  chuyển  mười  hai  hành 

tướng như trên đã nói. 

Tất cả pháp có hai phần là hoặc có hoặc không có.Trong Bát nhã ba la mật ấy, 

có cũng không nên thủ, không có cũng không nên thủ, lìa có và không có ấy tức 

là thực tánh các pháp, cho nên nói là hay chỉ bày các pháp tánh. 

Do vô lượng nhân duyên như vậy, tán thán Bát nhã sau sẽ nói rộng. 

Tướng Bát nhã ba la mật ấy là vô tướng, có người tâm chưa thuần thục, cố tìm 

định tướng của Bát nhã, không thể được, bèn sanh tâm kiêu mạn. Thế nên Xá 

lợi phất hỏi: Nên làm sao cúng dường? Phật dạy: Nên cúng dường Bát nhã như 

cúng dường Phật. Vì người ta từ xa xưa lại đây đắፊâu vào tướng chúng sanh, 

đối với pháp tôn quý, tình mỏng nên nói như cúng dường Phật. 

Người trí xem Phật với Bát nhã không khác nhau, vì sao? Vì Bát nhã được tu tập 

liền biến thành nhất thiết trí. Trong đây Phật tự nói nhân duyên. Trong Bát nhã 

ba la mật ấy xuất sanh hiền thánh, xuất sanh mười thiện đạo v.v... và pháp thế 

gian xuất thế gian cho đến trí nhất thiết chủng. 

Bấy giờ Đế thích khởi niệm ấy là ý rằng: Vì Xá lợi phất là người lậu tận lìa dục, 

mà như tuồng người chấp trước pháp tán thán Bát nhã. Nay Xá lợi phất tự nói 

nhân  duyên:  Bồ  tát  vì  được  Bát  nhã  thủ  hộ,  dùng  sức  phương  tiện,  hay  tùy  hỷ 

phước đức hồi hướng mà không phá hoại tướng Bát nhã ba la mật. Việc ấy quá 

hy hữu, nên tôn kính Bát nhã ba la mật và hỏi Phật làm sao cúng dường? 

* Lại nữa, Kiều thi ca! Bát nhã ba la mật tự có thế lực nên hơn năm Ba la mật 

kia. 

Hỏi: năm Ba la mật kia nên dùng năm người mù ví dụ là đủ, cớ sao nói đến trăm 

ngàn người? 

Đáp: Trong đây cốt nói thế lực Bát nhã, không luận nhiều ít. 

* Lại nữa, nếu nói dẫn đạo năm người thì không đủ quý, nên nói dẫn đạo trăm 

ngàn người. 

* Lại nữa, Ba la mật như trong hiền kiếp tam muội có 84.000 ba la mật; nói rộng 

thì vô lượng. 

Hỏi: Thí Ba la mật cũng có mắt, vì sao? Vì tin có tội phước phá vô minh tà kiến, 

cho nên bố thí, cớ sao ví dụ người không có mắt? 

Đáp: Ở trong bố thí, trí tuệ là khách từ ngoài đến, không phải chú thể chính, ví 

như bốn đại thưòng hòa hợp, không được rời nhau, các ba la mật hòa hợp với 

nhau cũng như vậy. 

Không thể theo đường đi đến thành, con đường là con đường mười địa Bồ tát, 

thành là trí nhất chủng và các Phật pháp. 

* Lại nữa, con đường là tám Thánh đạo phần, thành là Niết bàn. Như người mù 

tuy có đủ sức lực tay chân, mà không thể tùy ý đi đến, được người có mắt sáng 

dẫn dắt mới tùy ý đi đến, thành tựu mọi việc. Năm ba la mật tuy mỗi mỗi có thể 

làm nên việc, nếu không được Bát nhã chỉ đạo, thời còn không được hai thừa, 

huống gì đạo vô thượng. Năm Ba la mật được Bát nhã ba la mật dẫn đạo, nên 

được gọi là Ba la mật, cho đến thành Phật đạo. 

Đế thích hỏi: Ông tự nói các ba la mật hòa hợp, giúp đỡ cho nhau như bốn đại 

không được rời nhau, như vậy thì Bát nhã ba la mật cũng phải chờ năm pháp 

kia, cớ sao đây chỉ nói nhờ Bát nhã nên năm pháp kia được gọi là ba la mật? 

Đáp: tuy sáu pháp hòa hợp giúp đỡ cho nhau, mà lực Bát nhã ba la mật lớn, nên 

năm pháp kia nhân đó được gọi là ba la mật; ví như hợp các thứ thuốc đã tán 

thành bột, tuy các thứ thuốc đều có lực dụng, nhưng thế của đá lớn hơn nên gọi 

là thạch tán. lạinhư đại quân đánh giặc, tuy mỗi ngưòi đều có sức, mà sức chủ 

tướng lớn hơn; nên chủ được gọi là tướng. 

Xá lợi phất đã hỏi việc cúng dường Bát nhã, nay hỏi hành giả làm sao phát sanh 

Bát nhã ba la mật? 

Phật đáp: Nếu hành giả quán thấy tướng các pháp sắc v.v... chẳng sanh, ấy thời 

phát sanh Bát nhã ba la mật. 

Xá lợi  phất lại hỏi: Làm sao  quán  thấy sắc chẳng sanh nên  Bát nhã ba la  mật 

phát sanh? 

Đáp: Sắc do nhân duyên hòa hợp sanh khởi, hành giả biết sắc hư vọng không 

để khởi lên, vì không khởi nên không sanh, không sanh nên không được, không 

được nên không mất. 

Bấy giờ, Xá lợi phất ý hỏi: Bát nhã không có chỗ làm duyên phát sanh, hành giả 

cũng  không có sanh, như  vậy Bát  nhã hợp  với pháp gì? Cuối cùng  về trụ chỗ 

nào? Được quả báo gì? 

Đáp: Tướng Bát nhã ba la mật vô sanh, cho nên không có hợp. Nếu Bát nhã ba 

la mật có pháp hợp, hoặc thiện, hoặc bất thiện v.v... thời không gọi là Bát nhã ba 

la mật. Không hợp vào đâu, nên vào trong Bát nhã ba la mật. 

Hỏi: Nếu như vậy, Đế thích đã biết tát cả pháp không hợp, cớ sao chỉ hỏi về Tát 

bà nhã không hợp? 

Đáp: Đế thích quí trọng, đắm sâu Bát nhã ấy, còn đối  với Tát bà nhã thì chưa 

dứt ái, nên nói cho đến Tát bà nhã cũng không hợp ư? 

Phật đáp: Bát nhã ba la mật với Tát bà nhã cũng không hợp, vì tất cả pháp rốt 

ráo  không  sanh.  Trong  đây  Phật  phá  tà  kiến  chấp  đoạn  diệt,  nên  nói  hợp;  Bát 

nhã ba la mật không như người phàm phu chấp tướng chấp danh, hợp với pháp 

hữu vi tác khởi như tâm hợp tâm Phật. 

Hỏi: Thế nào như hợp Phật tâm? 

Đáp: Biết tất cả tướng hư dối, nên không chấp tướng; biết trong tát cả pháp có 

tội lỗi vô thường nên không thọ; tâm chấp tôi ta trói buộc thế gian đều là tướng 

động, nên không trụ; hay sanh các thứ  khổ não,  sau biến đổi, nên không đắm 

trước; tất cả thế gian điên đảo, quả báo điên đảo không thật, như nhuyễn, như 

mộng, không diệt đi đâu, nên không đoạn. Thế nên Phật không chấp trước pháp, 

không sanh tâm cống cao,  vào trong tướng lành rốt ráo không, thâm nhập tâm 

đại bi, để cứu chúng sanh, Bồ tát nên hợp như tâm Phật. 

Đế thích hoan hỷ tán thán rằng: Hy hữu! Bát nhã ba la mật ấy không phá hoại 

các  pháp,  chẳng  sanh,  chẳng  sanh,  chẳng  được,  chẳng  mất,  mà  có  thể  thành 

tựu Bồ tát, khiến được đi đến thành Phật. 

Tu bồ đề thưa: Nếu bồ tát dùng tâm có sở đắc như vậy mà phân biệt nhất thiết 

trí v.v... tất cả pháp hoặc hợp hoặc không hợp, thời Bồ tát ấy Bát nhã ba la mật. 

Phật ấn khả lời nói ấy! Như vậy lại có nhân duyên, Bồ tát nếu thủ lấy lời ông nói, 

tất cả pháp không có hợp, chẳng hợp, thủ lấy tướng không ấy, nói rằng Bát nhã 

không, không có gì của chính nó, không kiên cố, ấy thời cũng mất Bát nhã ba la 

mật. 

Tu bồ đề biết tướng Bát nhã ba la mật là không thể có được, cho nên hỏi nếu tin 

Bát nhã ba la mật, là tin pháp gì? Bát nhã ba la mật không cũng không thể có 

được, thời tâm quyết định tin nơi pháp gì? 

Phật dạy: Tất cả pháp sắc v.v... không thể tin, vì sao? Vì tất cả pháp sắc v.v... tự 

tánh không thể có được, cho nên không thể tin. 

KINH: Tu bồ đề thưa Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật gọi là đại 

Ba la mật! 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba  la mật  đối  với  sắc không tác ý 

lớn, không tác ý nhỏ, đối với thọ, tưởng, hành, thức không tác ý lớn, không tác ý 

nhỏ; đối  với  mắt cho đến ý, sắc  cho đến pháp, nhãn thức giới  cho đến ý thức 

giới không tác ý lớn, không tác ý nhỏ; đối với Thí ba la mật cho đến Thiền ba la 

mật không tác ý lớn, không tác ý nhỏ; đối với nội không cho đến vo pháp hữu 

pháp không, không tác ý lớn, không ác ý nhỏ; đối với bốn niệm xứ cho đến Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề, không tác ý lớn, không tác ý nhỏ; đối với các Phật 

pháp không tác ý lớn không tác ý nhỏ; đối với Phật không tác ý lớn không tác ý 

nhỏ. 

Bát nhã ba la mật ấy, đối với sắc không tác ý hợp, không tác ý tán; đối với thọ, 

tưởng, hành, thức không tác ý hợp, không tác ý tán; cho đến đối với chư Phật 

không tác ý hợp, không tác ý tán. Đối với sắc không tác ý vô lượng, không tác ý 

chẳng phải vô lượng. Đối với sắc không tác ý rộng, không tác ý hẹp, không tác ý 

sắc có lực, không tác ý sắc không có lực, cho đến đối với chư Phật không tác ý 

có lực, không tác ý không có lực. 

Bạch đức Thế Tôn! do nhân duyên ấy, nên Bát nhã ba la mật được gọi là đại Ba 

la mật. 

Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát tân học, nếu không xa lìa Bát nhã ba la mật, 

không xa lìa Thiền ba la mật, không xa lìa Tấn ba la mật, không xa lìa Nhẫn ba la 

mật, không xa lìa Giới ba la mật, không xa lìa Thí ba la mật, nhưng suy ngĩ như 

vầy: Bát nhã ba la mật ấy không tác ý sắc lớn, không tác ý sắc nhỏ; cho đến đối 

với  chư  Phật  không  tác  ý  lớn,  không  tác  ý  nhỏ;  đối  với  sắc  không  tác  ý  hợp, 

không tác ý tán, không tác ý sắc vô lượng, không tác ý chẳng phải sắc vô lượng, 

không tác ý sắc có lực, không tác ý sắc không có lực, cho đến đối với chư Phật 

không tác ý có lực, không tác ý không có lực. Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát ma ha 

tát  ấy  nếu  nghĩ  như  vậy  là  không  thật  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  vì  sao?  Vì  đó 

chẳng  phải  tướng  Ba  la  mật,  nghĩa  là  tác  ý  sắc  lớn  nhỏ,  cho  đến  đối  với  chư 

Phật tác ý lớn nhỏ, sắc có lực, không có lực, cho đến chư Phật có lực không có 

lực. 

Bạch đức Thế Tôn! Vì Bồ tát ma ha tát ấy dùng trí có sở đắc nên có lỗi lớn, tức 

là khi thật hành Bát nhã ba la mật, mà tác ý sắc lớn, tác ý sắc nhỏ cho đến đối 

với chư Phật tác ý có lực, tác ý không có lực, vì sao? Vì có tướng sở đắc, thời 

không có Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, vì cớ sao? Vì chúng sanh chẳng sanh, 

nên Bát nhã ba la mật cũng chẳng sanh; cho đến vì Phật chẳng sanh nên Bát 

nhã ba la mật chẳng sanh. 

Vì chúng sanh tánh không có, nên Bát nhã ba la mật tánh không có, vì sắc tánh 

không có, nên  Bát nhã ba la  mật tánh không có; cho đến Phật tánh  không có, 

nên Bát nhã ba la mật không có. 

Vì chúng sanh chẳng phải pháp nên Bát nhã ba la mật chẳng phải pháp; vì sắc 

chẳng phải pháp nên Bát nhã ba la mật; cho đến vì Phật chẳng phải pháp nên 

Bát nhã ba la mật chẳng phải pháp. 

Vì chúng sanh không nên Bát nhã ba la mật không; vì sắc không nên Bát nhã ba 

la mật không; cho đến vì Phật không nên Bát nhã ba la mật không. 

Vì chúng sanh lìa tướng nên Bát nhã ba la mật xa lìa, vì sắc lìa tướng nên Bát 

nhã  ba  la  mật  lìa  tướng;  cho  đến  vì  Phật  lìa  tướng  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  lìa 

tướng. 

Vì chúng sanh không có nên Bát nhã ba la mật không có; vì sắc không có nên 

Bát nhã ba la mật không có; cho  đến  vì Phật không có nên  Bát nhã ba la mật 

không có. 

Vì chúng sanh không thể nghĩ bàn nên Bát nhã ba la mật không thể nghĩ bàn; vì 

sắc không thể nghĩ bàn nên Bát nhã ba la mật không thể nghĩ bàn; cho đến vì 

Phật không thể nghĩ bàn nên Bát nhã ba la mật không thể nghĩ bàn. 

Vì chúng sanh không diệt nên Bát nhã  ba la mật không diệt; vì sắc không diệt 

nên Bát nhã ba la mật không diệt; cho đến vì Phật không diệt, nên Bát nhã ba la 

mật không diệt. 

Vì chúng sanh không thể biết nên Bát nhã ba la mật không thể biết; vì sắc không 

thể biết nên Bát nhã ba la mật không thể biết; cho đến vì Phật không thể biết nên 

Bát nhã ba la mật không thể biết. 

Vì chúng sanh lực không thành tựu nên Bát nhã ba la mật lực không thành tựu; 

vì sắc lực không thành tựu, nên Bát nhã ba la mật lực không thành tựu; cho đến 

vì Phật lực không thành tựu nên Bát nhã ba la mật lực không thành tựu. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  do  nhân  duyên  ấy  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  của  các  Bồ  tát 

được gọi là đại Ba la mật. 

LUẬN: Tu bồ đề nghe lời Phật dạy, cỡi mở tâm nghi, tán thán Bát nhã ba la mật 

rằng: "Bát nhã ấy gọi là đại Ba la mật". 

Phật trở lại hỏi Tu bồ đề: Ý ông nghĩ sao? Cớ sao gọi là đại Ba la mật? 

Tu bồ đề đáp: Vì đối với các pháp sắc v.v... không tác ý lớn, không tác ý nhỏ. 

Tâm phàm phu đối với các pháp tùy ý tác lớn nhỏ, như người gặp khi cấp bách 

thời tâm họ rút nhỏ lại, khi an ổn giàu vui thì tâm họ mở rộng lớn. 

Lại như trong tám pháp bội xả, vì hoặc theo tâm mà ngoại sắc biến thành hoặc 

lớn nhỏ. 

Lại như người phàm phu, đối với sắc mất, thấy chẳng phải sắc cũng bảo là sắc, 

như nghiệp, lượng, số, pháp một, khác v.v... hợp làm sắc, ấy gọi là đối với sắc 

tác ý lớn. Có 

người mắt thấy sắc, chỗ thấy được gọi là sắc, chỗ không thấy được, không gọi 

là sắc. 

Có người nói: Sắc thô, hư dối chẳng phải thật sắc, chỉ các vi trần thường có mới 

gọi là sắc thật, vi trần khi hòa hợp lại giả danh là sắc, ấy gọi là đối với sắc tác ý 

nhỏ. 

Có các nhân duyên như vậy, phàm phu đối với sắc hoặc tác ý lớn, hoặc tác ý 

nhỏ, theo ức tưởng phân biệt, cho nên phá hoại pháp tánh. Còn Bát nhã ba la 

mật thì tùy theo sắc tánh mà quán đúng thật, không tác ý lớn, nhỏ, chẳng hợp, 

chẳng tán, trong Bát nhã ba la mật không nói sắc vi trần hòa hợp lại liền có sắc 

danh,  mà  chỉ  có  giả  danh,  không  có  sắc  có  định  tướng,  thế  nên  không  hợp 

không tán. 

Sắc vô biên nên vô lượng; không chỗ nào không có sắc, không lúc nào không có 

sắc, cho nên không có lượng. 

Sắc là pháp có tạo tác, trong Bát nhã ba la mật không cho vì vi trần hợp lại nên 

có sắc thô, không vì sắc thô tán ra nên trở vi trần. Thế nên nói không hợp không 

tán. 

Pháp sinh khởi thì có phân biệt trù lượng nhiều ít, không được nói là chẳng hợp 

chẳng tán vô lượng, như đối với người phàm vì "không" nên nói vô lượng, vì thật 

nên  nói  có  lượng.  Bát  nhã  ba  la  mật  xa  lìa  "không"  "thật",  nên  nói  chẳng  phải 

lượng chẳng phải vô lượng. 

Người phàm phu theo tâm ức niệm mà được hiểu, cho nên đối với sắc tác ý rộng 

tác  ý  hẹp,  còn  Bát  nhã  ba  la  mật  quán  tướng  thật  pháp  không  theo  tâm  nên 

chẳng phải rộng chẳng phải hẹp. 

Người phàm phu không biết do nhân duyên hòa hợp sanh các pháp, cho nên nói 

sắc có lực, như hợp các sợi làm dây, người không biết bảo dây có lực. Lại như 

tường đổ giết người, nói tường có lực. Nếu mỗi mỗi phân tán thời không có lực. 

Bát nhã ba la mật biết tướng hòa hợp nên không nói một pháp có lực, không nói 

không có lực, vì thế nên gọi là đại Ba la mật. 

Lại  có  nhân  duyên  lơnፊếu  Bồ  tát  không  xa  lìa  sáu  Ba  la  mật,  thời  đối  với  các 

pháp sắc v.v... không tác ý lớn, không tác ý nhỏ, chỉ hành Bát nhã ba la mật, thời 

tâm tán loạn không điều hòa nhu thuận, thường sanh nghi hối tà kiến, mất tướng 

Bát nhã ba la mật. Nếu Bát nhã cùng với năm Ba la mật hòa hợp thực hành thời 

điều hòa nhu thuận không sai lầm, thành tựu được mọi việc, thí như tám Thánh 

đạo  phần,  chánh  kiến  là  đạo,  nhưng  nếu  không  có  bảy  việc  kia  trợ  giúp  thời 

không  thành  sự,  cũng  không  gọi  là  chánh  kiến.  Vì  thế  nên  Phật  nói  tất  cả  các 

thiện pháp, đều do nhân duyên hòa hợp cọng sanh, không có một pháp nào độc 

một mình tự sanh ra. Thế nên khi hòa hợp thì mỗi mỗi đều có lực, chỉ lực có lớn 

nhỏ, ấy gọi thật hành Bát nhã ba la mật, phân biệt các pháp sắc v.v... hoặc lớn 

hoặc nhỏ, người ấy liền rơi vào chỗ dùng có sở đắc, rơi vào hữu biên; nếu với 

các  pháp  sắc  v.v...  không  phân  biệt  hoặc  lớn  hoặc  nhỏ,  lìa  năm  Ba  la  mật  thì 

đắm vào tướng "không" chẳng lớn chẳng nhỏ v.v... ấy! Trước phân biệt các pháp 

lớn  nhỏ,  có  sở  đắc,  là  sai;  nay  đắm  vào  tướng  "không"  chẳng  lớn  chẳng  nhỏ, 

cũng là sai, vì cớ sao? Vì trong đây Tu bồ đề nói nhân duyên: Có tướng sở đắc 

là cho đến nói không có Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, tướng tịch diệt, tướng 

không sở đắc, tướng rốt ráo thanh tịnh. Tướng có sở đắc là sanh các hý luận 

cạnh tranh. 

Tất  cả  pháp  không  sanh  không  diệt,  không  có  tướng  sở  đắc,  như  ngã,  chúng 

sanh,  tìm  khắp  mười  phương  cũng  không  thể  có  được,  chỉ  có  giả  danh,  thật 

chẳng sanh. Vì chúng sanh chẳng sanh nên Bát nhã ba la mật cũng như tướng 

chúng sanh, phá tâm điên đảo chấp tôi ta, nên chẳng sanh chẳng diệt. Như các 

pháp sắc v.v... tìm tướng sanh không thể có được, nên chẳng sanh. 

hai pháp thu nhiếp hết thảy pháp là chúng sanh và pháp. hai pháp ấy do nhân 

duyên hòa hợp sanh nên chỉ có giả danh, không có định tánh. Nếu pháp không 

có định tánh, pháp ấy tức là vô sanh. Vì hai pháp ấy vô sanh, cho nên biết các 

pháp sắc v.v... cũng vô sanh. 

Chúng  sanh  pháp  không  có  tự  tánh,  không  có  gì  của  chính  nó,  "không"  lìa 

tướng, không thể nghĩ bàn, không diệt, không thể biết, cũng như vậy. 

 Vì lực chúng sanh không thành tựu nên lực Bát nhã ba la mật không thành tựu 

là, trước nói tất cả pháp tự nhân duyên hòahợp sanh, mỗi mỗi không có tự lực. 

Bát nhã ba la mật biết các pháp mỗi mỗi không có tự lực, nên không có tự tánh; 

không có tự tánh nên không. 

Bát nhã ba la mật từ các pháp sanh, nên không có tự lực, vì không có tự lực, 

nên  cũng  đồng  các  pháp  rốt  ráo  không.  Thế  nên  nói  chúng  sanh  và  pháp,  lực 

không thành tựu nên Bát nhã ba la mật lực cũng không thành tựu. 

Hòi: Trước nói đối với các pháp sắc v.v... không tác ý có lực, không tác ý vô lực, 

cớ sao nay lại nói chúng sanh và các pháp sắc v.v... lực không thành tựu nên 

Bát nhã ba la mật lực cũng không thành tựu? 

Đáp: Ở trên nói Bát nhã quán các pháp không tác ý có lực, không tác ý vô lực, 

người nghe cho rằng Bát nhã ba la mật hay khởi lên sự quán sát ấy, tức là có 

lực, cho nên trong đây nói lực chúng sanh và sắc v.v... không thành tựu nên lực 

Bát nhã ba la mật cũng không thành tựu. 

Có các nhân duyên như vậy, nên gọi là đại Ba la mật. 

GIẢI THÍCH: PHẨM TÍN HỦY THỨ 41. 

(Kinh Đại Bát Nhã ghi: Phần 2, Phẩm Địa ngục thứ 39). 

KINH: Bấy giờ Tuệ mạng Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, có Bồ 

tát ma ha tát tin hiểu Bát nhã ba la mật, vị ấy ở chỗ nào mạng chung sanh đến 

trong đây? thời gian phát tâm Vô thượng Chánh Bồ đề đến nay bao lâu? Cúng 

dường bao nhiêu Phật? Tu Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba 

la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật đến nay thời gian bao nhiêu? Mà nay 

có thể tùy thuận hiểu nghĩa Bát nhã ba la mật thâm sâu? 

Phật  bảo  Xá  lợi  phất!  Bồ  tát  ma  ha  tát  ấy  đã  cúng  dường  mười  phương  chư 

Phật, nay sanh đến đây; Bồ tát ấy phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề đến 

nay  đã  vô  lượng  vô  biên  vô  số  kiếp;  Bồ  tát  ma  ha  tát  ấy  từ  khi  mới  phát  tâm, 

thường tu Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba 

la mật, Bát nhã ba la mật; cúng dường vô lượng vô biên, bất khả tư nghì vô số 

chư Phật nay sanh đến đây. 

Xá lợi phất, Bồ tát ma ha tát hoặc thấy hoặc nghe Bát nhã ba la mật nghĩ rằng ta 

thấy Phật theo Phật nghe: 

Xá lợi phất, Bồ tát ma ha tát ấy thường tùy thuận hiểu nghĩa Bát nhã ba la mật 

thâm sâu, vì vô tướng, vô nhị, không sở đắc. 

Phật bảo Tu bồ đề! Bát nhã ba la mật không có ai nghe, không có ai thấy. Bát 

nhã ba la mật không nghe không thấy, vì các pháp ám độn. Thiền ba la mật, Tấn 

ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, không nghe không thấy, vì các pháp 

ám  độn!  Nội  không,  không  nghe  không  thấy,  vì  các  pháp  ám  độn!  cho  đến  vô 

pháp hữu pháp không, không nghe không thấy, vì các pháp ám độn. Bốn niệm 

xứ không nghe không thấy, vì các pháp ám độn! cho đến tám Thánh đạo phần 

không nghe không thấy, vì các pháp ám độn! Phật mười lực cho đến mười tám 

pháp không chung, không nghe không thấy, vì các pháp ám độn. 

Tu bồ đề, Phật đạo không nghe không thấy, vì các pháp ám độn. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ấy tu Phật đạo bao lâu là có 

thể tập hành Bát nhã ba la mật thậm thâm như vậy? 

Phật bảo Tu bồ đề: Trong đây nên phân biệt. Nầy, Tu bồ đề có Bồ tát ma ha tát 

mới phát tâm là tập hành được Bát nhã ba la mật thậm thâm, tập hành Thiền ba 

la  mật,  Tấn  ba  la  mật,  Nhẫn  ba  la  mật,  Giới  ba  la  mật,  Thí  ba  la  mật,  do  sức 

phương tiện, đối với các pháp không phá hoại gì, chẳng thấy các pháp không có 

lợi ích, cũng trọn không xa lìa sự tập hành sáu Ba la mật, cũng không xa lìa chư 

Phật,  từ  một  cõi  Phật  đến  một  cõi  Phật,  nếu  muốn  dùng  lực  thiện  căn  cúng 

dường chư Phật, liền được theo ý, trọn không sanh vào trong bụng người mẹ, 

trọn không lìa các thần thông, trọn không sanh các phiền não và tâm Thanh văn, 

Bích chi Phật. Từ một cõi Phật đến một cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng 

sanh, nghiêm tịnh cõi Phật. 

Tu bồ đề, các Bồ tát ma ha tát như vậy, có thể tập hành Bát nhã ba la mật thâm 

sâu. 

Tu bồ đề, có Bồ tát ma ha tát, thường thấy chư Phật, hoặc vô lượng trăm ngàn 

vạn ức, ở tại chỗ chư Phật tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, nhất tâm trí tuệ, 

vì đều do có sở đắc, nên khi Bồ tát ấy nghe nói Bát nhã ba la mật thậm thâm liền 

từ giữa chúng đứng dậy, bỏ đi, không cung kính Bát nhã ba la mật thậm thâm và 

chư Phật. Bồ tát ấy  nay ngồi ở giữa chúng này,  nghe  Bát nhã ba la mật thậm 

thâm  ấy  không  vui,  bèn  bỏ  đi,  vì  sao?  Vì  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  ấy,  đời 

trưóc, khi nghe Bát nhã ba la mât thậm thâm đã bỏ đi, nên đời nay nghe Bát nhã 

ba la mật thậm thâm cũng bỏ đi, thân tâm không hòa.Người ấy gieo nghiệp nhân 

duyên ngu si; gieo nghiệp nhân duyên ngu si ấy, nên nghe nói Bát nhã ba la mật 

thậm thâm thì chê bai; vì chê bai Bát nhã ba la mật nên chê bai chư Phật quá 

khứ, vị lai, hiện tại, chê bai nhất thiết trí, nhất thiết chủng trí. Người ấy chê bai 

nhất thiết trí của ba đời chư Phật, nên tạo nghiệp phá pháp; vì nhân duyên của 

nghiệp phá pháp tập hợp, nên phải đọa vào trong đại địa ngục trải vô lượng trăm 

ngàn vạn ức năm. Nghiệp của người phá pháp ấy, từ một đại địa ngục đến một 

đại  địa  ngục,  nếu  khi  kiếp  lửa  nổi  lên  thời  lại  sanh  đến  trong  đại  địa  ngục  ở 

phương khác. Tại đây từ một đại địa ngục đến một đại địa ngục, nếu khi kiếp lửa 

nổi lên, lại sanh đến trong đại địa ngục ở phương khác nữa. Tại đây từ một đại 

địa ngục đến một đại địa ngục , như vậy trải khắp mười phương, tại đây nếu khi 

kiếp lửa  nổi lên chết ở đó, nếu nhân  duyên của tội nghiệp phá pháp chưa hết 

thời trở lại trong đại địa ngục ở đây. Tại đây cũng từ một đại địa ngục đến một 

đại địa ngục, chịu vô lượng khổ. Tại đây, kiếp lửa nổi lên, lại phải sanh đến trong 

mười phương thế giới khác. Chịu khổ vì tội nghiệp phá pháp ở trong súc sanh 

cũng như ở trong địa ngục. Khi trọng tội mỏng dần, hoặc được sanh làm người, 

phải sanh  vào nhà  người  mù bẩm  sanh, sanh  vào nhà hạng chiên  đà la, sanh 

vào  nhà  hạ  tiện  làm  nghề  dọn  cầu  tiêu,  khiêng  thây  chết,  hoặc  không  có  mắt, 

hoặc một mắt, hoặc mắt mờ, không lưỡi, không tai, không tay, nơi xứ sở sanh ra 

không có Phật, không có pháp, không có đệ tử Phật, vì sao? Vì gieo nghiệp phá 

phách, tích tập đầy đủ nặng dày, nên chịu quả báo ấy. 

Bấy giờ Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, năm tội nghịch cùng với 

tội phá pháp giống nhau chăng? 

Phật bảo Xá lợi phất: Không nên nói giống nhau, vì sao? Vì nếu có người nghe 

nói Bát nhã ba la mật thậm thâm ấy, mà chê bai không tin, nói rằng: " Không nên 

học pháp ấy, đó là phi pháp, chẳng phải lành, chẳng phải Phạፊgiáo, chư Phật 

không nói lời ấy'. Người ấy tự mình chê bai Bát nhã ba la mật, cũng dạy người 

khác chê bai Bát nhã ba la mật, tự hoại thân mình, cũng hoại thân người khác; 

tự uống thuốc độc giết mình, cũng cho người khác uống thuốc độc; tự làm mất 

thân mình, cũng làm mất thân người khác; tự không biết không tin, chê bai Bát 

nhã ba la mật, cũng dạy người khiến không biết không tin. 

Xá lợi phất,người  như  vậy,  ta không cho nghe danh tự Bát  nhã,  huống gì mắt 

thấy,  vì sao? Vì nên biết người  ấy là người làm nhơ pháp, bị rơi  vào suy  vi, ô 

trược, tánh hắc ám. Người như vậy, nếu có ai nghe lời người ấy nói, tin dùng lời 

người ấy, cũng chịu khổ như vậy. 

Xá lợi phất, nếu người phá Bát nhã ba la mật, nên biết người ấy là người phá 

pháp. 

Xá  lợi  phất  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Thế  Tôn  nói  người  phá  pháp 

chịu trọng tội, mà không nói người ấy thân thể lớn nhỏ? 

Phật bảo Xá lợi phất: Không cần nói người ấy thọ thân lớn nhỏ, vì sao? Vì người 

phá pháp, nếu nghe nói thọ thân lớn nhỏ, thì liền thổ huyết nóng, khổ hoặc chết, 

hoặc gần chết, người phá pháp ấy, nghe nói thân như vậy, có trọng tội như vậy, 

người ấy bèn rất sầu ưu, như mũi tên găm vào tim, dần dần khô héo, nghĩ rằng: 

Vì tội phá pháp mà phải mang thân rất xấu, chịu khổ vô lượng như vậy. Vì vậy, 

nên Phật không cho Xá lợi phất hỏi người ấy thọ thân thể lớn nhỏ. 

Xá lợi  phất  bạch Phật rằng:  Mong Phật  nói cho, để làm  giới răn sáng suốt  cho 

đời vị lai, khiến biết được vì chất chứa nghiệp phá pháp, nên phải bị mang thân 

rất xấu và chịu khổ như vậy. 

Phật bảo Xá lợi phất: Người đời sau nếu nghe người chất chứa nghiệp phá pháp 

đầy đủ nặng dày ấy phải chịu vô lượng khổ rất lâu trong đại địa ngục, nghe thời 

gian chịu khổ vô lượng rất lâu ấy, là đủ làm giới răn sáng suốt cho đời vị lai. 

Xá lợi phất bạch Phật ràng: Bạch đức Thế Tôn, nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân 

thiện  tánh,  nghe  pháp  ấy  đủ  lấy  làm  nương  dựa,  thời  thà  mất  mạng,  chớ  trọn 

không phá pháp. Tự nghĩ, nếu ta phá pháp thời sẽ chịu khổ như vậy. 

LUẬN:  Xá  lợi  phất  nghe  nói  Bát  nhã  ba  la  mật  vi  diệu  sâu  xa,  nghe  được  còn 

khó, huống chi thực hành! Vì thế nói: người tin hiểu Bát nhã thật là hy hữu. Cho 

nên thưa đức Thế Tôn, người tin hiểu được Bát nhã ấy ở chỗ nào mạng chung 

sanh đến đây? Xá lợi phất nghĩ rằng: Người ấy phải là người từ thế giới tốt đẹp 

mạng  chung,  mà  sanh  đến  đây.  Người  ấy  không  phải  là  người  mới  phát  tâm, 

không phải là người ít cúng dường Phật, không phải ít tu sáu Ba la mật, người 

ấy  chắc  chắn  là  người  đại  đức,  chưa  phải  thánh  mà  có  thể  biết  được  thánh 

pháp. Vì thế nên hỏi, đã phát tâm bao lâu, cúng dường bao nhiêu Phật, tu sáu 

Ba la mật bao lâu, mà có thể tin hiểu nghĩa Bát nhã sâu thẳm. Vị Bồ tát ấy đối 

với các pháp không thủ tướng, không chấp trước không, tu không hạnh, hòa hợp 

năm Ba la mật, tu Bát nhã ba la mật, dùng tâm đại từ bi, vì hết thảy chúng sanh 

nên  tu  Bát  nhã  ba  la  mật.  Từ  trong  thế  giới  thanh  tịnh  của  mười  phương  chư 

Phật mạng chung, mà sanh đến đây, là vì độ chúng sanh hữu duyên, làm nhân 

duyên cho đức Phật Thích ca Mâu ni. Tuy có người chết sanh ở đây, song chỉ 

người từ chỗ Phật ở tha phương đến đây là qúy. Vì từ khi phát tâm lại đây trải vô 

lượng  vô  sô  số  kiếp  chứa  nhóm  phước  đức  sâu  dày,  nên  có  thể  tin  hiểu  tùy 

thuận nghĩa lý thâm sâu. 

Có người tuy phát tâm đã lâu từ vô lượng vô số kiếp, song không tu công đức, 

cho nên đây nói, từ khi phát tâm lại đây, thường tu sáu Ba la mật. Vì phước đức 

thường tu sáu Ba la mật nên có thể được thấy, được cúng dường vô lượng vô 

số Phật. 

Vị bồ tát ấy thành tựu bốn nhân duyên trên nên được vô lượng vô biên phước 

đức và trí tuệ. Do nhân duyên phước đức ấy, nên cá phiền não mỏng, tâm được 

nhu nhuyễn, các căn tín và tuệ được lanh lợi của Bồ tát, thêm đắc lực dần, nên 

thâm nhập Bát nhã ba la mật, chán ghét việc thế gian. Nếu thấy kinh quyển Bát 

nhã, thời liền sanh tâm như thấy Phật; hoặc mở kinh tìm nghĩa thời liền sanh tâm 

như từ Phật nghe. Do thành tựu tín lực tuệ lực, nên tùy thuận hiểu nghĩa Bát nhã 

thâm  sâu;  nghĩa  là  hết  thảy  pháp  vô  tướng,  ra  khỏi  mười  hai  nhập,  hai  pháp, 

không hai pháp, tâm không chấp trước, gọi là không sở đắc. 

Lược nói ba tướng là tùy thuận hiểu nghĩa Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề nghe nói: Thấy kinh quyển như thấy Phật, đọc kinh văn như nghe lời 

Phật, như tuồng có chấp trước,, cho nên hỏi: Bát nhã có thể thấy, có thể nghe 

ư?  Ý  Tu  bồ  đề  cho Bát  nhã  ba  la  mật  rốt  ráo  không,  thời  mắt  trời,  tai  trời  còn 

không  thấy  nghe  được,  huống  gì  mắt  thịt,  tai  thịt;  mắt  tuệ  xuất  thế  gian  cũng 

không thấy được, huống gì mắt thế gian! 

Phật  thuận  theo  ý  ấy  mà  đáp:  Bát  nhã  ba  la  mật  không  thể  thấy  nghe  được. 

Trong đây nói nhân duyên: Các pháp vào Bát nhã ba la mật đều một tướng, là 

vô tướng, trong đó không phân biệt người nghe người thấy, và có thể nghe, có 

thể thấy. 

Người phàm phu trong ba cõi phân biệt ấy là mắt, là sắc, là tai, là tiếng, sáu căn 

là lợi, sáu trần là độn. Các pháp sắc v.v... là độn; tuệ v.v... là lợi. Các pháp vào 

trong Bát nhã ba la mật, như trăm sông đổ về biển, đều là một vị, thế nên nói Bát 

nhã ba la mật không thể thấy, không thể nghe; vì các pháp độn, nên từ Thí ba la 

mật cho đến Phật đạo, Tu đà hoàn cho đến Phật cũng như vậy. 

* Lại nữa, chúng sanh lìa pháp thời không nghe được, không thấy được; pháp lìa 

chúng sanh cũng không nghe được, không thấy được. 

Hỏi: Trên kia đã hỏi Bồ tát phát tâm bao lâu, cúng dường bao nhiêu Phật, mà có 

thể tùy thuận hiểu nghĩa thâm sâu; cớ chi nay còn hỏi lại? 

Đáp: Trên kia Phật nói Bát nhã không nghe không thấy, cũng nói thấy kinh quyển 

Bát nhã như thấy Phật, đọc Bát nhã như nghe Phật nói. Với hai tướng nói Bát 

nhã, nên cũng nói có thể nghe, có thể thấy, cũng nói không thể nghe, không thể 

thấy. Thế nên trở lại hỏi Phật: Bồ tát tu hành bao lâu mà có được phương tiện có 

thể hành theo có, có thể hành theo không; hành theo có mà không đọa vào ba 

cõi, hành theo không mà không đọa vào đoạn diệt, có thể hành theo tướng Bát 

nhã ba la mật? 

Phật đáp: Có, việc ấy không nhất định, nên phải phân biệt nói: Hoặc có Bồ tát 

mới phát tâm, liền tập hành được sáu Ba la mật thậm thâm. 

Tập hành là nhất tâm tín thọ thưòng hành, nhờ sức phương tiện là (trí tuệ) tuy 

tập hành, sáu Ba la mật, làm nhân duyên sanh khởi phước đức, mà tâm không 

chấp trước. 

Các pháp không thể phá hoại là tín lực, trí tuệ lực của Bồ tát rất lớn, nên nghe 

pháp Đại thừa thâm sâu, liền tin, nghe pháp Thanh văn cũng tin, nghe pháp tại 

gia xuất gia của ngoại đạo, cũng không phá hoại, mà từ trong đó phát xuất hai 

thứ lợi: 1. Là phân biệt thị đạo phi đạo, bỏ phi đạo, hành theo thị đạo. 2. Là hết 

thảy pháp vào trong Bát nhã ba la mật thì không thị, không phi, không phá bỏ, 

không lãnh thọ. 

Không thấy các pháp không có lợi ích là tức trên kia từ trong đó phát xuất hai 

thứ  lợi.  Phưóc  đức  ấy  đầy  đủ  nên  trọn  không  xa  lìa  sáu  Ba  la  mật,  cho  đến 

nghiêm tịnh cõi Phật. 

Có Bồ tát tuy mới phát tâm mà tín thọ sâu xa Bát nhã ba la mật. Có Bồ tát phát 

tâm đã lâu, cúng dường ngàn vạn ức chư Phật, mà vì dùng tâm có sở đắc tu sáu 

Ba  la  mật,  nên  không  tín  thọ  Bát  nhã  ba  la  mật.  Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân 

duyên:  Người  ấy  ở  đời  quá  khứ  nghe  Bát  nhã  ba  la  mật  sâu  thẳm,  không  tin 

không thọ, từ chỗ ngồi đứng dậy bỏ đi, nên nay Phật nói cho, cũng không không 

tin  không  thọ;  vì  quả  báo  của  tội  phá  Bát  nhã  ba  la  mật,  nên  nói  người  ấy  vì 

nghiệp  không  tin  không  thọ,  nên  làm  nhân  duyên  khởi  lên  nghiệp  ngu  si,  vì 

nghiệp  ngu  si  nên  nghi  hồi  tà  kiến,  tâm  chấp  trước  càng  tăng  thêm,  tâm  chấp 

trước càng tăng thêm nên ở giữa đại chúng chê bai phá hoại Bát nhã ba la mật. 

Vì phá hoại Bát nhã ba la mật nên phá nhất thiết trí của mười phương Phật; vì 

tội phá nhất thiết trí của mười phương chư Phật, nên khi chuyển đổi thân bị đọa 

đại địa ngục. 

Đại địa ngục là địa ngục A tỳ (Vô gián) chịu ưu sầu khổ não trong vô lượng trăm 

ngàn vạn ức vô số kiếp, ưu sầu là tâm khổ, khổ não là thân khổ. 

Từ một đại địa ngục đến một đại địa ngục là như do phước đức nên ở trên có 

trời Lục dục; do tội nghiệp nhân duyên cũng như vậy, dưới có tám đại địa ngục. 

Tám  đại  địa  ngục,  mỗi  mỗi  có  mười  sáu  địa  ngục  nhỏ,  trong  đó  ngục  A  tỳ  lớn 

nhất. Ngoài ra, dưới trời Tứ thiên vương, cũng như vậy. Trong ba ngàn đại thiên 

thế giới có trăm ức núi Tu di, có trăm ức địa ngục A tỳ. Thế nên nói từ một đại 

địa ngục A tỳ đến một đại địa ngục A tỳ. Như người từ hội này đến hội khác. 

Lại như người vào chánh vị, từ trời đến nhân gian thọ vui, từ cõi người trở lại cõi 

trời thọ vui. Nếu ở đây kiếp lửa nổi lên, tội kia chưa hết, thời phải chuyển đến 

chịu tội trong đại địa ngục ở mười phương thế giới khác. Nếu ở nơi đó, kiếp lửa 

nổi lên lại phải chuyển đến phương khác. Ở phương khác kiếp lửa nổi lên, lại trở 

lại sanh vào địa ngục A tỳ ở đây, triển chuyển như trước. 

Tội bớt nhẹ dần, được làm thân người, thì sanh vào hạ tiện, tức là sanh vào nhà 

người  đui  bẩm  sanh,  không  muốn  thấy  Bát  nhã  ba  la  mật.  Khinh  chê  người 

thuyết pháp nên phải sanh vào hạ tiện Chiên đà la, làm người dọn phân, khiêng 

thây  chết  v.v...  chê  bai  người  thuyết  pháp  nên  chịu  họa  không  có  lưỡi,  không 

muốn nghe pháp nên chịu họa không có tai; phi bác nên chịu họa không có tay. 

Người ấy tuy tâm mến Phật, nhưng vì ngu si vô trí nên hay diệt mẹ Phật (tức Bát 

nhã)  phá  hoại  pháp  tạng.  Vì  phá  hoại  pháp  tạng  nên  sanh  vào  chỗ  không  có 

Phật pháp tăng. 

Hỏi: Sao không nói sanh trong loài ngạủy? 

Đáp: Người phá hoại ấy, phần nhiều do hai phiền não là sân nhuế và ngu si. Vì 

xan tham nên đọa ngạ quỷ, ở đây không có xan tham, nên không nói. 

Hỏi: Cớ sao Xá lợi phất nói năm tội nghịch với tội phá pháp giống nhau? 

Đáp: Xá lợi phất là người Thanh văn thường nghe nói năm tội nghịch rất nặng 

đọa  địa  ngục  A  tỳ,  chịu  khổ  một  kiếp.  Người  Thanh  văn  không  hiểu  rõ  cúng 

dường Bát nhã được quả báo lớn, lại không biết hủy báng Bát nhã bị tội lớn, cho 

nên nêu năm tội nghịch, so sánh hỏi giống nhau chăng? Đáp rằng: Không giống 

nhau, vì cách nhau xa lắm, vì sao ? Vì người hủy báng Bát nhã, tự mất lợi lớn, 

cũng  làm  người  khác  mất;  tự  xa  lìa  Bát  nhã,  cũng  khiến  người  khác  xa  lìa;  tự 

phá hoại thiện căn cũng phá hoại thiện căn của người khác; tự xoa độc tà kiến, 

cũng  xoa  độc  tà  kiến  vào  người  khác;  tự  mất  thân  mình  cũng  làm  mất  thân 

người; vì tự không biết, vì đắm trước pháp ái, nên tự phá cũng khiến người khác 

phá Bát nhã ba la mật. Như cha mẹ thương con, ân đức cùng cực trong một đời, 

lại vì có nhân duyên nên thương yêu, còn Bồ tát tu hành Bát nhã ba la mật thâm 

tâm  ái  niệm  chúng  sanh  trong  vô  lượng  đời.  Cha  mẹ  nghĩ  đến  con,  không  thể 

đem một con mắt cho, còn người tu Bát nhã ba la mật đem đầy mắt tủy não chất 

quá núi Tu di thí cho chúng sanh trong vô lượng kiếp. Làm thân Phật chảy máu, 

giết A la hán là chỉ hoại thân xác thịt, chứ không hoại pháp thân, phá hoại Tăng 

chỉ làm xa lìa quyến thuộc, đó là tán thán năm pháp không phá hoại Bát nhã; thế 

nên không được cho năm tội nhịch giống với tội phá hoại Bát nhã ba la mật. 

Bát nhã ba la mật hay khiến người làm Phật, nên tội hủy hoại Bát nhã không thể 

lấy gì mà ví dụ được. Thế nên đối với người phá Bát nhã, Ta không muốn cho 

nghe danh tự Bát nhã, huống gì cho mắt thấy, người phá Bát nhã ấy, hoặc do 

phước đức đời trước, học rộng nghe nhiều, giàu sang oai đức, khéo nói năng, 

các quyến thuộc Ma, thường đi theo hổ trợ. Bồ tát chưa được địa vị bất thối, thấy 

kia được nhiều người cúng dường, có nhiêu đệ tử xuất gia tại gia, thế nên nếu 

có ai khen ngợi danh tiếng người ấy, còn không muốn nghe, huống gì thân cận 

lễ bái, lãnh thọ lời giáo huấn, vì sao? Vì Bồ tát muốn tăng trưởng thiện pháp, lợi 

ích  chúng  sanh,  còn  người  ấy  chỉ  muốn  phá  pháp,  khiến  chúng  sanh  đọa  vào 

chỗ suy vi ô trược, hai việc trái ngược nhau. 

Suy  vi  ô  trược,  là  như  người  mắc  chứng  suy  vi,  tuy  mặc  áo  đẹp,  đồ  ăn  ngon, 

thường  không  có  sắc  lực,  tuy  siêng  năng  làm  việc,  mà  tài  sản  mỗi  ngày  hao 

mòn.  Vì  người  ấy  phá  hoại  pháp  bảo  tối  thượng  của  chư  Phật,  nên  tuy  thân 

nghiệp, khẩu nghiệp lành, trì giới, bố thí, đọc kinh, mà pháp lành không hề tăng 

trưởng, như nước bùn đục, soi không thấy mặt cũng không thể uống. Với người 

ấy không nên thân cận, nếu thân cận thời dễ nhiễm trước. người ấy vì phá pháp 

nên tà kiến nghi hối thường nhiễu loạn tâm. Pháp được nghe trước, ái trước sâu 

nặng, không hiểu tướng Bát nhã ba la mật, nên nói Bát nhã ba la mật không có 

gì, trống không, không bền chắc, không có tội phước. Vì tâm kia bị ô trược tán 

loạn ngăn che như vậy, nên không thấy được tướng thật pháp thanh tịnh. 

Tánh hắc  ám là trong Phật pháp,  pháp thiện gọi là bạch, pháp bất thiện gọi là 

hắc. Người ấy thường chứa nhóm pháp bất thiện, nên thành tánh bất thiện. Nếu 

có tín thọ lời người ấy, thì tội người kia cũng đồng. 

Hỏi: Cớ sao Xá lợi phất hỏi người kia thọ thân lớn nhỏ, mà Phật không đáp? 

Đáp: Xá lợi phất đã nghe thời tiết và nơi chốn thọ tội, song không nghe nói thân 

kia lớn nhỏ, ý muốn nghe Phật nói thân kia lớn. Lại như thân Đế thích cao mười 

dặm, thọ vui đầy khắp, nên muốn biết thân thọ tọፊlớn thời thọ khổ cũng nhiều. 

Có hai nhân duyên nên Phật không nói: 1. Là trên đã nói kia ở trong hai đường 

ác chịu khổ lâu đời, nay lại nói thân kia to lớn xấu xí , người ta hoặc không tin; 

người không tin sẽ chịu khổ kịch liệt lâu dài. 2. là nếu tin lời Phật thời lo sợ lớn, 

lo sợ nên gió nổi lên, thổ huyết nóng mà chết. Hoặc như chết là, giả sử không 

chết nhưng thân thường khô héo. Nếu không tin đời sau chịu trọng tội, nên Phật 

không nói. 

Xá  lợi  phất  bạch  Phật  rằng:  Nay  tuy  vì  hai  nhân  duyên  nên  không  nói,  mong 

thương xót người vị lai mà nói. 

Phật dạy: Nếu người có tánh bạch tịnh thiện căn, là đủ làm chỗ nương tựa. Tánh 

bạch tịnh là trái với tánh hắc ám. Nương tựa là nghe nói chịu khổ liền không dám 

làm. Nếu không tin, thời tuy thân lớn cũng không tin; nếu tin nghe trên nói chịu 

khổ lâu dài là đủ để tin, trong ba nghiệp nên nhiếp hộ thân khẩu ý. 

 (Hết cuốn 62 theo bản Hán).  

--o0o -- 





Cuốn 63 

KINH: Bấy giờ Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Thiện nam tử, thiện 

nữ  nhân,  nên  khéo  nhiếp  nghiệp  thân  miệng  ý,  không  chịu  các  khổ  như  vậy; 

Hoặc không thấy Phật, hoặc không nghe pháp, hoặc không gần gủi Tăng, hoặc 

sanh trong thế giới không có Phật, hoặc sanh trong thế giới không có Phật, hoặc 

sanh vào nhà bần cùng trong cõi người, hoặc bị người ta không tin thọ lời người 

kia nói. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Vì chất chứa nghiệp miệng, nên có 

trọng tội phá pháp ấy. 

Phật bảo Tu bồ đề: Vì chất chứa nghiệp miệng nên có trọng tội phá pháp ấy. 

Tu bồ đề, người ngu si ấy xuất gia thọ giới trong Phật pháp, mà phá Bát nhã ba 

la mật thâm sâu, chê bai không lãnh thọ. 

Tu bồ đề, nếu phá Bát nhã ba la mật, chê bai Bát nhã ba la mật, thời là phá nhất 

thiết trí của mười phương chư Phật; phá nhất thiết trí thời là phá Phật bảo; phá 

Phật  bảo  nên  phá  pháp  bảo;  phá  pháp  bảo  nên  phá  Tăng  bảo.  Phá  Tam  Bảo 

thời là phá chánh kiến thế gian; phá chánh kiến thế gian thời là phá bốn niệm xứ, 

cho đến phá trí nhất thiết chủng; phá trí nhất thiết chủng, thời mắc vô lượng vô 

biên vô số tội; mắc vô lượng vô biên vô số tội thì chịu vô lượng vô biên vô số ưu 

khổ. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng; Bạch đức Thế Tôn! Người ngu si chê bai phá hoại Bát 

nhã ba la mật thâm sâu; có mấy nhân duyên? 

Phật bảo Tu bồ đề: Có bốn nhân duyên, người ngu si ấy chê bai phá hoại Bát 

nhã ba la mật thâm sâu. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn! Những gì la bốn? Người ngu si ấy bị Ma sai 

khiến muốn chê bai phá hoại Bát nhã ba la mật thâm sâu; ấy là nhân duyên đầu. 

người  ngu  si  ấy  không  tin  pháp  sâu,  không  tin  không  hiểu,  tâm  không  được 

thanh tịnh; ấy là nhân duyên hai, người ngu si ấy muốn chê bai phá hoại Bát nhã 

ba la mật thâm sâu. người ngu si ấy đi theo ác tri thức; tâm chìm đắm lười biếng, 

chấp chặc năm thọ uẩn; ấy là nhân duyên ba, người ngu si ấy muốn chê bai phá 

hoại Bát nhã ba la mật thâm sâu. Người ngu si ấy nhiều sân giận, tự cao khinh 

người; ấy là nhân duyên bốn, người ngu si ấy chê bai  -phá hoại Bát nhã ba la 

mật thâm sâu. Tu bồ đề, vì bốn nhân duyên ấy người ngu si muốn chê bai phá 

hoại Bát nhã ba la mật thâm sâu. 

LUẬN:  Hỏi:  Nghiệp  miệng  là  phá  pháp;  cớ  sao  nói  nhiếp  giữ  ba  nghiệp  thân, 

miệng, ý? 

Đáp:  Nghiệp  ý  là  gốc  của  nghiệp  miệng,  nếu  muốn  nhiếp  nghiệp  miệng,  trước 

phải nhiếp nghiệp ý, nghiệp ý nhiếp, nên nghiệp thân, nghiệp miệng cũng lành, 

nghiệp thân miệng lành, thời nghiệp ý cũng lành. 

Trong đây Tu bồ đề nói nhân duyên: Chẳng chịu các khổ ấy, hoặc không được 

thấy Phật v.v... Người đời cho nghiệp thân là nặng, nghiệp miệng là nhẹ, nên Tu 

bồ đề hỏi: Chỉ do nghiệp miệng mà bị tội như thế ư? Phật nhận ý đó, nên khai thị 

rằng: người ngu si tự không có việc chi cấp bách, cũng không ai khiến làm, cũng 

không được gì, mà tự đem lưỡi mình gây tội như vậy, thật là người đại cuồng! 

Người cuồng ấy đời vị lai, ở trong pháp của Ta xuất gia, người xuất gia có năm 

chúng,  người  thọ  giới  của  Ta  có  bảy  chúng;  người  Thanh  văn  ấy  chấp  trước 

pháp Thanh văn. Phật pháp quá 500 năm sau, phân biệt ra có 500 bộ phái, tù đó 

trở  đi,  vì  tìm  hướng  quyết  định  của  các  pháp,  chấp  lấy  pháp  mình,  không  biết 

Phật vì sự giải thoát nên thuyết pháp, mà cứ chấp chặc ngôn ngữ, nên khi nghe 

nói  Bát  nhã  các  pháp  rốt  ráo  không,  thì  như  dao  cắt  tâm,  đều  cho  rằng  pháp 

quyết định như vậy, sao nay lại nói không có! Ở nơi Bát nhã ba la mật không có 

đắc không có trước tướng, lại đắc lại trước tướng, rồi chê bai phá hoại cho là 

chẳng phải Phật giáo. Phật vì thương xót chúng sanh nên nói là đạo là phi đạo, 

nay trong Bát nhã là đạo là phi đạo, đều là một tướng, tức là vô tướng. Thế nên 

trước tiên sanh ý nghi ngờ, sau tâm quyết định sanh tà kiến đối với pháp không. 

Tà kiến đắc lực nên ở giữa đại chúng nơi nơi đều chê bai hủy hoại Bát nhã ba la 

mật, vì hủy hoại Bát nhã ba la mật thời phá các công đức nhất thiết trí v.v... của 

mươi  phương  ba  đời  chư  Phật.  Phá  công  đức  Phật  tức  là  phá  Tam  bảo,  phá 

Tam bảo thời phá nhân duyên an lạc của thế gian đó là chánh kiến của thế gian; 

nếu phá chánh kiến của thế gian thời phá nhân duyên an lạc của xuất thế gian. 

Chánh kiến của xuất thế gian là bốn niệm xứ, cho đến trí nhất thiết chủng. Pháp 

ấy là nhân duyên vô lượng vô biên phước đức, phá pháp ấy thời mắc vô lượng 

vô biên tội. Mắc vô lượng vô biên tội, nên chịu vô lượng vô biên ưu sầu khổ não. 

Hỏi: Trước đã nói nhân duyên phá pháp, đó là ái trước pháp, sao Tu bồ đề lại 

còn hỏi? 

Đáp:  Trước  trong  luận  nói,  nay  trong  kinh  nói,  trước  nói  không  khắp,  nay  nói 

rộng khắp, đó là bốn nhân duyên: Người ấy bị ma sai khiến, hoặc Ma hoặc Ma 

dân đến vào trong tâm kia, chuyển đổi thân miệng, khiến hủy phá Bát nhã ba la 

mật, như Phật ba lần hỏi A nan cõi Diêm phù đề vui, sống lâu cũng vui? mà vì bị 

Ma vào thân nên ba lần A nan không đáp lời Phật. A nan được Sơ quả, còn bị 

ma quấy huống gì người phàm? 

* Lại nữa, Ma có bốn thứ: Ma ngũ uẩn, Ma phiền não, Ma chết, Ma thiên tử tự 

tại. Trong bốn loại ma này, phần nhiều là Ma phiền não, Ma thiên tử tự tại, xúi 

đừng tin Bát nhã, tham đắm pháp mình, ganh tị pháp khác; ngu si điên đảo nên 

hay hủy phá Bát nhã ba la mật. 

Có người nói: Nhân duyên đầu là Ma phiền não, nhân duyên thứ tư là Ma thiên 

tử. Bị hai loại Ma ấy xúi sử nên gọi là Ma sai khiến. Chấp chặc tà kiến tham ái 

pháp mình, tuệ căn ám độn, không hiểu Phật ý, không tin không thọ Bát nhã ba 

la mật thâm sâu, cho nên phá. Người có lợi căn kham tín thọ được, ma không 

đến được, chỉ có theo lời ác sư nên cũng phá Bát nhã. Có người tuy thuộc ác tri 

thức mà kiết sử mỏng, nên siêng tinh tấn, có thể tin Bát nhã ba la mật. Cho nên 

hai việc hợp lại làm một, cũng thuộc ác tri thức, cũng đắm sâu năm uẩn, kiết sử 

dày,  tâm  sanh  lười  biếng,  cho  nên  không  tin  Bát  nhã;  người  ấy  đời  đời  chưá 

nhiều  sân  hận,  thành  tánh.  Tướng  trạng  của  sân  là  tướng  bất  tín,  người  ấy 

cương cường tự cao, khinh hèn người thuyết pháp, nghĩ rằng: Trí và đức của ta 

như vầy mà còn không hiểu được, huống chi người ngu si làm sao biết được. Vì 

tâm sân hận kiêu mạn nhiều ấy nên phá hoại Bát nhã ba la mật. 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật thâm sâu 

ấy, người không siêng tinh tấn, gieo căn bất thiện, tương đắc  với  bạn  ác, thời 

khó tin khó hiểu. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy! Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, người không siêng 

tinh tấn, gieo trồng căn bất thiện, tương đắc vói bạn ác, thì khó tin khó hiểu. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật ấy vì sao thâm 

sâu, khó tin khó hiểu? 

Tu bồ đề! Sắc chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh không có sở hữu gì là sắc. 

Thọ, tưởng, hành thức chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh không có sở hữu gì 

ấy là thọ, tưởng, hành, thức. Thí ba la mật chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh 

không có sở hữu gì là Thí ba la mật; Giới ba la mật chẳng trói chẳng mở, vì sao? 

Vì tánh không có sở hữu gì, ấy là Giới ba la mật; Nhẫn ba la mật ấy chẳng trói 

chẳng mở, vì sao? Vì tánh không có sở hữu gì, ấy là Nhẫn ba la mật; Tấn ba la 

mật chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh không có sở hữu gì, ấy là Tấn ba la 

mật; Thiền ba la mật chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh không có sở hữu gì, 

ấy là Thiền ba la mật; Bát nhã ba la mật chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh 

không có sở hữu gì, ấy là Bát nhã ba la mật? 

Tu bồ đề, nội không chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh không có sở hữu gì, 

ấy là nội không; cho đến vô pháp hữu pháp không chẳng trói chẳng mở, vì sao? 

Vì tánh không có sở hữu gì, ấy là vô pháp hữu pháp không. Bốn niệm xứ chẳng 

trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh không có sở hữu gì, ấy là bốn niệm xứ; cho đến 

nhất thiết trí, nhất thiết chủng trí chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì tánh không có 

sở hữu gì, ấy là nhất thiết chủng trí. 

Tu bồ đề, sắc bản tế chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì bản tế, tánh không có sở 

hữu  gì,  ấy  là  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  trí  nhất  thiết  chủng  bản  tế 

chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì bản tế, tánh không có sở hữu gì, ấy là trí nhất 

thiết chủng. 

Tu bồ đế, sắc hậu tế (đời sau) chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì sắc hậu tế tánh 

không  có  sở  hữu  gì,  ấy  là  sắc.  Thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  trí  nhất  thiết 

chủng hậu tế, chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì hậu tế, tánh không có sở hữu gì, 

ấy là trí nhất thiết chủng. 

Tu bồ đề, sắc hiện tại chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì hiện tại, tánh không có sở 

hữu gì, ấy là sắc. Thọ, tưởng, hành, thức cho đến trí nhất thiết chủng, hiện tại 

chẳng trói chẳng mở, vì sao? Vì hiện tại, tánh không có sở hữu gì, ấy là trí nhất 

thiết chủng. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật, người không 

siêng  tinh  tấn,  không  trồng  căn  lành,  tương  đắcvới  bạn  ác,  giải  đãi  ít  tiến,  ưa 

quên, không có tuệ thiện xảo phương tiện. Người như vậy, thật khó tin khó hiểu. 

Tu bồ đề, như vậy, như vậy! Bát nhã ba la mật ấy, người không siêng tinh tấn, 

không trồng căn lành, tương đắc với bạn ác, hệ thuộc với ma, giải đãi ít tiến, ưa 

quên, không có tuệ thiện xảo phương tiện, người như thế, thật khó tin khó hiểu, 

vì sao? Vì sắc tịnh, quả cũng tịnh; thọ, tưởng, hành, thức tịnh, quả cũng tịnh; cho 

đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác tịnh, quả cũng tịnh. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, vì sắc tịnh tức Bát nhã ba la mật tịnh, Bát nhã ba la mật tịnh 

tức sắc tịnh; thọ, tưởng, hành, thức tịnh, tức Bát nhã ba la mật tịnh, Bát nhã ba 

la mật tịnh tức thọ, tưởng, hành, thức tịnh; cho đến trí nhất thiết chủng tịnh tức 

bát nhã ba la mật tịnh; ; Bát nhã ba la mật tịnh tức trí nhất thiết chủng tịnh. Sắc 

tịnh với Bát nhã ba la mật tịnh, không hai không khác, không dứt không hoại; cho 

đến trí nhất thiết chủng tịnh với Bát nhã ba la mật tịnh, không hai không khác, 

không dứt không hoại. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Không hai tịnh nên sắc tịnh, không hai tịnh cho đến trí nhất 

thiết chủng tịnh, vì sao? Vì không hai tịnh ấy với sắc tịnh, cho đến trí nhất thiết 

chủng tịnh, không hai không khác. Vì ngã tịnh, chúng sanh tịnh, cho đến kẻ biết, 

kẻ thấy tịnh, nên sắc tịnh; thọ, tưởng, hành, thức tịnh cho đến trí nhất thiết chủng 

tịnh. Vì sắc tịnh cho đến trí nhất thiết chủng tịnh, nên ngã, chúng sanh, cho đến 

kẻ biết, kẻ thấy tịnh, vì sao? Vì ngã, chúng sanh cho đến kẻ biết, kẻ thấy tịnh với 

sắc  tịnh  cho  đến  trí  nhất  thiết  chủng  tịnh,  không  hai  không  khác,  không  dứt 

không hoại. 

LUẬN: Bấy giờ Tu bồ đề bạch Phật rằng: "Bát nhã ba la mật ấy rất sâu thẳm, 

người  giải  đãi,  theo  ác  tri  thức,  trồng  giống  căn  bất  thiện,  khó  tin,  còn  trái  với 

đây, gọi là tin Bát nhã ba la mật" Phật chấp nhận lời đó. 

Tu bồ đề lại hỏi: Bát nhã ba la mật ấy rất sâu thẳm thế nào nên khó tin? 

Phật đáp: Các pháp sắc v.v... không trói không mở. Ba độc là trói, ba cửa giải 

thoát là mở. Ba độc phiền não ấy hư vọng không thật, do nhân duyên hòa hợp 

sanh, không có tự tánh cho nên không trói, vì không trói nên không mở. Phá ba 

độc nên ba cửa giải thoát cũng không. 

* Lại nữa, thủ trước các pháp, khởi lên hết thảy điên đảo phiền não là trói. Nếu 

sự trói có tự tánh nhất định thời không thể mở. Nếu nó thật có nhất định, ai phá 

được nó. Nếu phá thời bị rơi vào đoạn diệt, còn nếu các phiền não điên đảo thủ 

tướng, là hư dối không thật, thì cũng không có gì để dứt. 

* Lại nữa, tất cả tâm tâm số pháp (tức tâm sở) ức tưởng phân biệt, thủ tướng, 

đều bị trói trong các duyên, nếu ở vào trong thật tướng các pháp, biết chúng đều 

hư dối, như Phẩm trên nói: Tướng trạng của tâm thanh tịnh là chẳng phải tâm 

tướng. Sự trói ấy "không" nên sự mở cũng không. Có các nhân duyên như vậy, 

nên các pháp sắc v.v... không trói không mở. 

Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Các pháp sắc v.v..., là pháp hữu vi tạo tác, 

do  nhân  duyên  hòa  hợp  sanh,  không  có  định  tánh;  nên  kinh  nói  các  pháp  sắc 

v.v... tánh không có sở hữu gì ấy là sắc v.v... 

* Lại nữa,các pháp sắc v.v... trong ba đời  không trói không mở, như đã phá ở 

đoạn phá ba đời trong Trung luận. 

Khi ấy, Tu bồ đề, biết Bát nhã ba la mật chẳng phải sâu thẳm, chẳng phải không 

sâu thẳm, như trong Phẩm sau nói: Nếu bảo Bát nhã ba la mật rất sâu thẳm, ấy 

thời  xa  lià  Bát  nhã  ba  la  mật.  Vì  thế  nên  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn! 

Người  ác  cho  Bát  nhã  ba  la  mật  rất  sâu  thẳm  khó  hiểu,  người  ấy  chẳng  phải 

người lành. người ác không tương ưng với Bát nhã, không nhất tâm siêng tinh 

tấn, không gieo trồng thiện căn hiểu Bát nhã ba la mật, đi theo ác sư phá hoại 

Bát  nhã.  Giải  đãi  là  tham  đắm  cái  vui  thế  gian,  không  ưa  xuất  thế  gian,  người 

như thế, nếu có tinh tấn, thì quá ít không đủ nói: Bị các phiền não loạn tâm cho 

nên ưa quên. Tướng thiện không thiện không phá, kiêu mạn không trừ, tà kiến 

hý luận, nên tìm thật tướng các pháp, không biết phân biệt tướng các pháp tốt 

xấu, ấy gọi là không có tuệ thiện xão phương tiện. 

Có các ác pháp như  vậy,  nên người  ấy khó hiểu Bát  nhã sâu thẳm  v.v... Phật 

chấp nhận ý ấy, nên nói: Như vậy, như vậy. 

Hỏi:  Trong  lời  Tu  bồ  đề  không  có  Ma  sự,  sao  trong  lời  Phật  nói  lại  có  thêm 

chuyện Ma? 

Đáp: Tu bồ đề nói thẳng nhân duyên trong ngoài không đầy đủ, nay Phật nói đầy 

đủ rằng: Người ấy bị Ma sai sử. Phật lại muốn nói tướng sâu thẳm khó hiểu, bảo 

với Tu bồ đề: Các pháp sắc v.v... tịnh, nên quả cũng tịnh. Bốn niệm xứ là quả 

của các pháp sắc v.v..., vì sao? Vì quán các pháp sắc v.v... bất tịnh, vô thường 

v.v... đầu tiên được thân niệm xứ. Các niệm xứ khác nói như trên. Trong đó tánh 

của bốn niệm xứ là vô lậu, dứt hết các phiền não là Niết bàn, cho nên thanh tịnh. 

Thấy quả tịnh nên biết nhân cũng tịnh. 

Hỏi: Trước nói nhờ quán sắc v.v... bất tịnh, vô thường v.v... được thân niệm xứ, 

cớ sao nay nói quả tịnh nên nhân cũng tịnh? 

Đáp: Quán bất tịnh là cửa vào ban đầu, chẳng phải thật quán. Thế nên quán bất 

tịnh không ở trong mười sáu thánh hạnh.T rong mười sáu thánh hạnh quán vô 

thường, khổ, không, vô ngã, chẳng phải quán bất tịnh. Điên đảo chấp tịnh nên 

sanh dâm dục, phá tịnh nên nói bất tịnh, chứ chẳng phải thật, cho nên quán bất 

tịnh  không  đưa  vào  mười  sáu  thánh  hạnh,  nó  chỉ  đượa  giải  quán  (Chứ  không 

phải thật quán -N.D) 

Trong  Bát  nhã  không  quán  thường,  không  quán  vô  thường,  không  quán  tịnh, 

không quán bất tịnh v.v... Thường, vô thường, tịnh, bất tịnh, không thật v.v... các 

quán  hý  luận  ấy  diệt,  ấy  là  thật  tướng  sắc.  Thật  tướng  sắc  vốn  tịnh,  nên  quả 

cũng tịnh. 

* Lại nữa, trong đây Phật tự nói nhân duyên: Bát nhã ba la mật như hư không, 

rốt ráo thanh tịnh, không có nhiễm ô, ấy là Bát nhã ba la mật. Quán thật tướng 

các pháp sắc v.v... chẳng sanh chẳng diệt, tu sáu Ba la mật, bốn niệm xứ như 

vậy có thể được Bát nhã ba la mật. Bát nhã ba la mật ấy có ba nhân duyên là 

chánh quán, chánh hạnh, chánh tu. Thế nên nói Bát nhã ba la mật tịnh nên các 

pháp  sắc  v.  v... tịnh;  vì các pháp  sắc  v.v... tịnh, nên Bát nhã ba la mật tịnh,  vì 

sao? Vì các pháp sắc v.v... với Bát nhã ba la mật ở trong thật tướng thì không 

hai  không  khác.  Vì  không  dị  không  biệt,  không  lìa  không  tán,  nên  chẳng  dứt 

chẳng hoại. 

* Lại nữa, như "Ngã" tìm khắp trong mười phương ba đời, không thể có được, 

chỉ  trong  năm  uẩn  chỉ  có  giả  danh.  Chúng  sanh  cho  đến  kẻ  biết  kẻ  thấy  cũng 

như vậy. 

Giống như "Ngã" là không, không có gì của chính nó, thanh tịnh, nên các pháp 

cũng như vậy. 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề! Vì tham tịnh nên sắc tịnh, cho đến trí nhất thiết chủng 

tịnh, vì sao? Vì tham tịnh và sắc tịnh cho đến trí nhất thiết chủng tịnh, không hai 

không khác. Vì sân, si tịnh nên sắc tịnh, cho đến trí nhất thiết chủng tịnh; vì sao? 

Vì  sân,  si  và  sắc  tịnh  cho  đến  trí  nhất  thiết  chủng  tịnh,  không  hai  không  khác, 

không dứt không hoại. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Vì vô minh tịnh nên các hành tịnh, các hành tịnh nên thức 

tịnh; thức tịnh nên danh sắc tịnh, danh sắc tịnh nên lục nhập tịnh; lục nhập tịnh 

nên xúc tịnh; xúc tịnh nên thọ tịnh; thọ tịnh nên ái tịnh, ái tịnh nên thủ tịnh; thủ 

tịnh nên hữu tịnh; hữu tịnh nên sanh tịnh; sanh tịnh nên lão tử tịnh, lão tữ tịnh 

nên Bát nhã ba la  mật tịnh, Bát nhã ba la mật tịnh nên cho đến Thí  ba la mật 

tịnh; Thí ba la mật tịnh nên nội không tịnh, nội không tịnh nên cho đến vô pháp 

hữu pháp không tịnh; vô pháp hữu pháp không tịnh nên bốn niệm xứ tịnh; bốn 

niệm  xứ  tịnh,  nên  cho  đến  nhất  thiết  trí  tịnh,  nhất  thiết  trí  tịnh,  nên  nhất  thiết 

chủng trí tịnh, vì sao? Vì nhất thiết trí tịnh và nhất thiết chủng trí tịnh, không hai 

không khác, không dứt không hoại. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bát nhã ba la mật tịnh nên sắc tịnh, cho đến Bát nhã ba la 

mật tịnh nên nhất thiết trí tịnh, vì Bát nhã ba la mật tịnh ấy và nhất thiết trí tịnh, 

không hai không khác. 

Tu bồ đề, vì Thiền ba la mật tịnh cho đến nhất thiết trí tịnh; Tấn ba la mật, Nhẫn 

ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật tịnh nên cho đến nhất thiết trí tịnh; vì nội 

không tịnh nên cho đến nhất thiết trí tịnh; vì bốn niệm xứ tịnh nên cho đến nhất 

thiết trí tịnh. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Vì hữu vi tịnh nên vô vi tịnh; vì sao? Vì hữu vi tịnh và vô tịnh, 

không hai không khác, không dứt không hoại. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Vì quá khứ tịnh nên vị lai, hiện tại tịnh; vì vị lai tịnh nên quá 

khứ hiện tại tịnh, vì hiện tại tịnh nên quá khứ vị lai tịnh, vì sao? Vì hiện tại tịnh và 

quá khứ vị lai tịnh, không hai không khác, không dứt không hoại. 

LUẬN: Hỏi: Phật dạy ba độc là cấu uế bất tịnh; cớ sao trong đây nói vì tham dục 

v.v... tịnh, nên sắc v.v... cũng tịnh? 

Đáp:  Phật  dạy  thật  tánh  của  ba  độc  thanh  tịnh,  nên  các  pháp  sắc  v.v...  cũng 

thanh tịnh. Vì ba độc tịnh và sắc v.v... tịnh, không hai không khác. Muốn nói rộng 

ba độc thanh tịnh và nhân duyên quả báo của ba độc thanh tịnh, nên nói vì vô 

minh tịnh nên các hành cũng tịnh. 

Vô minh tịnh là vì vô minh rốt ráo không, như trong đoạn mười dụ phá vô minh 

nói. Từ mười hai nhân duyên cho đến trí nhất thiết chủng cũng như vậy. Nên vì 

sắc v.v... vô minh v.v... các pháp thanh tịnh, nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh. 

Bát nhã ba la mật thanh tịnh, nên pháp sở hành của các Bồ tát như Thiền ba la 

mật cho đến trí nhất thiết chủng đều thanh tịnh. Thiền ba la mật v.v... cũng như 

vậy. 

* Lại nữa, Vì mười phương tám không không nên sắc v.v... cho đến trí nhất thiết 

chủng không, cho đến vì trí nhất thiết chủng không, nên mười tám không cũng 

không. Trí nhất thiết chủng không lìa mười tám không, mười tám không, không 

lìa trí nhất thiết chủng. Thế nên nói không hai không khác. 

Không tức là thanh tịnh. Nay sắc cho đến trí nhất thiết chủng, một pháp làm đầu, 

các pháp khác mỗi mỗi đều làm đầu, triển chuyển đều thanh tịnh. 

*  Lại  nữa,  vì  các  pháp  nhiều  vô  lượng,  nên  lược  nói  pháp  hữu  vi,  vô  vi.  Thật 

tướng  của  pháp  hữu  vi  tức  là  pháp  vô  vi.  Như  hành  giả  thanh  tịnh  tìn  tướng 

Thường, Lạc, ngã,  Tịnh trong các pháp không thể có được. Nếu không thể có 

được, ấy là thật biết pháp hữu vi; thật biết không thể có được, tức là pháp vô vi. 

Thế nên nói pháp hữu vi thanh tịnh nên pháp vô vi thanh tịnh. 

* Lại nữa, nhân pháp hữu vi nên biết pháp vô vi; thánh nhân được pháp vô vi ấy, 

nói  tướng  pháp  hữu  vi.  Thế  nên  nói  vì  pháp  hữu  vi  thanh  tịnh  nên  pháp  vô  vi 

thanh tịnh, pháp vô vi thanh tịnh nên pháp hữu vi thanh tịnh. Pháp hữu vi ở trong 

ba đời, nên nói đời quá khứ thanh tịnh nên đời vị lai cũng thanh tịnh; đời vị lai 

thanh tịnh nên đời quá khứ cũng thanh tịnh, vì sao? Vì như đời quá khứ phá hoại 

tán diệt, không có gì nên không, đời vị lai chưa sanh chưa có nên không, ba đời 

không có nên hiện tại cũng không có,  vì sao? Vì có trước có sau, mới biết có 

hiện tại. 

* Lại nữa, pháp hữu vi niệm niệm sanh diệt, nên không có lúc nào ngưng trụ, lúc 

ngưng trụ không có, nên không có đời hiện tại. Vì ba đời không, nên pháp hữu vi 

không, vì pháp hữu vi không nên pháp vô vi không. Không tức là rốt ráo thanh 

tịnh, không phá không hoại, không hý luận như hư không. 

Nhu vậy Bát nhã ba la mật rốt ráo thanh tịnh, là pháp tạng của chư Phật ba đời. 

Vì tội phá hoại ngôn thuyết văn tự có khả năng tuyên thật tướng Bát nhã ấy, nên 

đọa địa ngục. 

Hỏi: Nếu không tin Bát nhã bị đọa địa ngục, tin thời được làm Phật. nếu người 

phạm năm tội nghịch, phá giới, tà kiến, lười biếng, mà tin Bát nhã, người ấy có 

được thành Phật không? Lại có người trì giới, tnh tấn, mà không tin Bát nhã, tại 

sao đọa địa ngục? 

Đáp: Phá Bát nhã có hai cách: Bát nhã chính miệng Phật nói ra, đệ tử tụng tập, 

chép thành kinh quyển, người ngu báng bổ rằng: Đó chẳng phải Phật nói, mà là 

Ma  hoặc  Ma  dân  nói,  và  là  thủ  bút  của  người  tà  kiến  chấp  đoạn  diệt,  trang 

nghiêm miệng lưỡi nói ra; hoặc cho rằng tuy là Phật nói song trong đó nơi nơi 

người  khác  thêm  thắt  vào,  hoặc  có  người  tâm  chấp  trước  phân  biệt,  chấp  thủ 

tướng mà nói Bát nhã ba la mật, miệng tuy nói không, mà tâm đắm hữu. Trong 

các  người  phỉ  báng  ấy,  người  hủy  phá  đầu  bị  đọa  vào  đại  địa  ngục,  vì  không 

hiểu được ý  Bát nhã của thánh  nhân nói; người phá hủy thứ hai là người tâm 

chấp trước nghị luận nên không gọi là hủy phá Bát nhã; như ông Điều Đạt làm 

thân Phật chảy máu, mà thầy thuốc Kỳ Vực cũng làm thân Phật chảy máu, tuy 

đồng làm chảy máu, màtâm khác nhau, nên một người mắc tội, một người được 

phước. Như vẽ tượng Phật, một người vì thấy tượng không đẹp nên phá để vẽ 

lại, một người vì ác tâm nên phá, do tâm khác nhau nên một người được phước, 

một người mắc tội. Người phá Bát nhã ba la mật cũng như vậy. 

* Lại nữa, hoặc có người phá Bát nhã, tuy tâm không sân hận, không khinh Phật, 

mà chỉ vì tâm ức tưởng phân biệt cho rằng pháp ấy sâu xa do bậc nhất thiết trí 

nói, thời lẽ phải có ý nghĩa thâm diệu, chứ sao lại nói tất cả đều không? Phật lấy 

tâm vô trước, vì độ chúng sanh nên nói pháp, còn người ấy vì tâm chấp trước 

thủ tướng, nên khởi nghiệp miệng chê bai, phá hoại Bát nhã, khởi nghiệp thân, 

lấy tay chỉ chỏ bài bác, chỉ chỏ hủy báng đuổi đi. Trái với hai thứ bất tín này nên 

gọi là hai thứ tin: 1. Biết thật nghĩa Bát nhã mà tin, được quả báo như Kinh nói. 

2. Tin ngôn ngữ  văn tự của  Kinh quyển; được công đức ít.  Vì tà kiến  tội nặng 

nên tuy thân, khẩu nghiệp trì giới tốt cũng đi theo ác tâm tà kiến; như Phật tự nói 

thí dụ: Như trồng giống đắng, tuy vẫn do bốn đại tạo thành, vẫn là vị đắng, người 

tà kiến cũng như vậy, tuy trì giới, tinh tấn, vẫn thành pháp ác. Trái vói đây, gọi là 

chánh  kiến,  người  tạo  năm  tội  nghịch,  tội  ác  thường  che,  tâm  còn  nghi  ngờ 

nghiệp  báo  đời  này  đời  sau,  huống  gì  tin  được  Bát  nhã  thậm  thâm.  Tuy  chép 

Kinh quyển cúng dường, mong khỏi tội ác, vẫn cách Bát nhã rất xa. Hoặc nhờ có 

nhân duyên thanh tịnh, gặp thiện tri thức, đời trước chứa nhóm phước đức, lợi 

trí đệ nhất, tin Bát nhã ba la mật, nên có thể được quả báo như Kinh nói. Như 

vua A xà thế có tội giết cha, mà nhờ Phật và Văn thù Sư lợi thiện tri thức, nên 

trừ được trọng tội, được như Kinh nói quả báo Bát nhã, là được thọ ký đạo vô 

thượng. 



GIẢI THÍCH: PHẨM THÁN TỊNH THỨ 42. 

(Kinh Đại Bát Nhã ghi: Phần 2, Phẩm Thanh Tịnh thứ 40) 

KINH:  Bấy giờ,  Xá lợi  phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế tôn, Tịnh ấy rất sâu 

xa. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Pháp gì tịnh nên thanh tịnh ấy rất sâu xa. 

Phật dạy: Vì sắc thanh tịnh nên thanh tịnh ấy rất sâu xa; thọ, tưởng, hành, thức 

tịnh nên bố niệm xứ tịnh cho đến tám Thánh đạo phần tịnh; Phật mười lực tịnh, 

cho đến mười tám pháp không chung tịnh; Bồ tát tịnh Phật tịnh nên nhất thiết trí, 

nhất thiết chủng trí tịnh, nên tịnh ấy rất sâu xa. 

- Bạch đức Thế Tôn, tịnh ấy sáng suốt. 

- Phật dạy: vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Pháp gì tịnh nên tịnh ấy sáng suốt? 

- Phật dạy: Bát nhã ba la mật tịnh nên tịnh ấy sáng suốt, cho đến Thí ba la mật 

tịnh nên tịnh ấy sáng suốt; bốn niệm xứ tịnh cho đến nhất thiết trí tịnh, nên tịnh 

ấy sáng suốt. 

- Bạch đức Thế tôn, tịnh ấy không tương tục! 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Pháp gì không tương tục, nên tịnh không tương tục? 

-  Phật  dạy:  Sắc  không  đi,  không  tương  tục,  nên  tịnh  ấy  không  tương  tục.  Cho 

đến trí nhất thiết chủng không đi, không tương tục, nên tịnh ấy không tương tục. 

- Bạch đức Thế Tôn, tịnh ấy không nhơ. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Pháp gì không nhơ, nên tịnh ấy không nhơ? 

- Phật dạy: Sắc tánh thường tịnh, nên tịnh ấy không nhơ, cho đến trí nhất thiết 

chủng tánh thường tịnh, nên tịnh ấy không nhơ. 

-  Bạch  đức  Thế  Tôn,  tịnh  ấy  vô  đắc  vô  trước  ( Kinh  Đại  Bát  Nhã  ghi:  Vô  hiện 

 quán - N.D) 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Pháp gì vô đắc vô trước, nên tịnh ấy vô đắc vô trước? 


- Phật dạy: Sắc  vô  đắc  vô trước; nên  tịnh ấy  vô đắc  vô trước,  cho  đến trí nhất 

thiết chủng vô đắc vô trước, nên tịnh ấy vô đắc vô trước. 

- Bạch đức Thế Tôn, Tịnh ấy vô sanh. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Pháp gì vô sanh, nên tịnh ấy vô sanh? 

-  Phật  dạy:  Sắc  vô  sanh  nên  tịnh  ấy  vô  sanh,  cho  đến  trí  nhất  thiết  chủng  vô 

sanh, nên tịnh ấy vô sanh. 

- Bạch đức Thế Tôn, tịnh ấy không sanh trong cõi Dục! 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Tại sao tịnh ấy không sanh trong cõi Dục? 

- Phật dạy: Vì tánh cõi Dục không thể có được, nên tịnh ấy không sanh trong cõi 

Dục. 

- Bạch đức Thế Tôn, tịnh ấy không sanh trong cõi Sắc! 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Tại sao tịnh ấy không sanh trong cõi Sắc? 

- Phật dạy: Vì tánh cõi Sắc không thể có được, nên tịnh ấy không sanh trong cõi 

Sắc. 

- Bạch đức Thế Tôn, tịnh ấy không sanh trong cõi Vô sắc. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Tại sao tịnh ấy không sanh trong cõi Vô sắc? 

- Phật dạy: Vì tánh cõi Vô sắc không thể có được; nên tịnh ấy không sanh trong 

cõi Vô sắc. 

- Bạch Đức Thế Tôn, tịnh ấy vô tri. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Tại sao tịnh ấy vô tri? 

- Phật dạy: Vì các pháp bổn tánh độn (sáu căn là lợi, sáu trần là độn), nên tịnh 

ấy vô tri. 

- Bạch đức Thế Tôn, sắc vô tri nên tịnh ấy tịnh! 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Tại sao sắc vô tri nên tịnh ấy tịnh? 

- Phật dạy: Vì sắc tự tánh không, nên sắc vô tri, nên tịnh ấy tịnh. 

- Bạch đức Thế Tôn, thọ, tưởng, hành, thức vô tri nên tịnh ấy tịnh. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Tại sao thọ,tưởng, hành, thức vô tri, nên tịnh ấy tịnh. 

- Phật dạy: Vì thọ, tưởng, hành, thức tự tánh không, nên vô tri, nên tịnh ấy tịnh. 

- Bạch đức Thế tôn, vì hết thảy pháp tịnh, nên tịnh ấy tịnh! 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Tại sao vì hết thảy pháp tịnh, nên tịnh ấy tịnh? 

- Phật dạy: Vì hết thảy pháp không thể có được, nên hết thảy pháp tịnh nên tịnh 

ấy tịnh. 

-  Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bát  nhã  ba  la  mật  đối  với  Tát  bà  nhã  không  thêm  không 

bớt. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

-  Xá  lợi  phất  thưa:  Tại  sao  Bát  nhã  ba  la  mật  đối  với  Tát  bà  nhã  không  thêm 

không bớt? 

- Phật dạy: Pháp tướng thường trú, nên Bát nhã ba la mật với Tát bà nhã không 

thêm không bớt. 

- Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy tịnh, đối với các pháp không chấp thọ. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Xá lợi phất thưa: Tại sao Bát nhã ba la mật tịnh, đối với các pháp không chấp 

thọ? 

- Phật dạy: Vì pháp tánh bất động nên Bát nhã ba la mật tịnh, đối với các pháp 

không chấp thọ. 

LUẬN: Tịnh ấy rất sâu xa là tịnh có hai thứ: 1. Trí, không có trí thời không biết 

duyên tịnh. tuệ tịnh. 2. Pháp sở duyên tịnh. hai tịnh này đối đãi nhau; lìa trí tịnh 

không có duyên tịnh, lìa duyên tịnh không có trí tịnh, vì sao? Vì tất cả tâm tâm số 

pháp đều do duyên sanh, nếu không có duyên thời trí không sanh, thí như không 

có củi thời lửa không cháy được, và do có trí mới biết duyên là tịnh, không có trí 

thời không biết duyên tịnh. Trong đây trí tịnh và duyên tịnh đối đãi nhau; đó là 

pháp thường của thế gian. Trong đây cốt nói thật tướng các pháp vốn tự thanh 

tịnh, lìa trí lìa duyên. Vì theo sở duyên của tâm tâm số pháp thời ô nhiễm chẳng 

thanh tịnh, thí như món ăn ngon trăm vị để chung với đồ độc, thời không thể ăn. 

Thật tướng các pháp thường tịnh, chẳng phải Phật làm, chẳng phải Bồ tát, Bích 

chi Phật, Thanh văn và phàm phu thế gian làm ra, có Phật không có Phật, tướng 

nó vẫn thường trú không hoại; nó ở trong pháp điên đảo hư dối và quả báo, thời 

ô nhiễm không tịnh. 

Thanh tịnh ấy có nhiều danh tự, hoặc gọi là như, hoặc gọi là pháp tánh, thật tế, 

Bát nhã ba la mật, hoặc gọi là đạo, hoặc gọi vô sanh vô diệt, không, vô tướng, 

vô tác, vô trí, vô đắc, hoặc gọi là rốt ráo không v.v... vô lượng vô biên danh tự 

như vậy. 

Xá lợi phất quán tướng Bát nhã ba la mật ấy tuy không thể thấy, không thể nghe, 

không thể nói, không thể phá hoại, nhưng hủy  báng  thời mắc  vô lượng tội, tín 

thọ tu hành thời được quả báo Vô thượng. 

Xá lợi phất phát tâm hoan hỷ hy hữu bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Tịnh ấy 

rất sâu xa. 

Phật dạy: Điều ông thấy cho là hy hữu, trong thật tướng còn quá hơn điều ông 

thấy. Trong tất cả pháp rốt ráo thanh tịnh không dính mắc, cho đến thể thanh tịnh 

cũng không dính mắc, ấy gọi là rốt ráo thanh tịnh. 

* Lại nữa, ông chủ thanh tịnh, là chư Phật trong ba đời mười phương, chư Phật 

cũng không dính mắc thanh tịnh ấy; thế nên nói rốt ráo thanh tịnh. 

Bát  nhã  ba  la  mật  thanh  tịnh  ấy,  hay  làm  cho  hết  thảy  hiền  thánh  dứt  vô  biên 

khổ. Được lợi ích lớn mà cũng không dính Bát nhã ba la mật. 

Có vô lượng nhân duyên rốt ráo thanh tịnh như vậy nên tịnh ấy rất sâu xa. 

Xá lợi phất hỏi pháp gì rốt ráo thanh tịnh nên tịnh ấy rất sâu xa? 

Phật đáp: Các pháp sắc v.v... rốt ráo thanh tịnh nên tịnh ấy rất sâu xa, vì sao? Vì 

các pháp sắc  v.v...  gốc ngọn nhân quả  thanh tịnh, nên tịnh  ấy rất sâu  xa, như 

Phẩm trên nói: Bồ tát quán hạnh đối với sắc v.v... đã dứt nên được thanh tịnh 

như vậy. Do thế nên gọi sắc v.v... thanh tịnh. Tịnh ấy hay phá hý luận vô minh 

đối với hết thảy pháp, hay giúp cho trí tuệ rốt ráo không được sáng suốt, thế nên 

nói là thanh tịnh sáng suốt. Tu hành diệu pháp của Bố tát như Thí ba la mật v.v... 

nên được thanh tịnh sáng suốt ấy. Tịnh ấy hay đưa đến Hữu dư Niết bàn nên nói 

là  thanh  tịnh  sáng  suốt;  đưa  đến  Vô  dư  Niết  bàn  nên  nói  tịnh  ấy  không  tương 

tục. 

Trước dùng ba Tam muội không không v.v... bỏ các thiện pháp, thọ mạng tối hậu 

tự nhiên chấm dứt, năm uẩn không đi cũng không tương tục, nên tịnh ấy không 

tương tục. Vì 108 phiền não không thể ngăn che ô nhiễm tịnh, nên nói là tịnh vô 

cấu. 

Thật hành đạo các pháp thật tướng bất nhị ấy, từ tâm khổ pháp nhẫn cho đến 

tâm thứ mười lăm, gọi là  Đắc ; tâm thứ mười sáu, (Tâm quán lý Tứ đế qua 16 

đoạn  là  khổ  pháp  nhẫn,  khổ  pháp  trí;  tập  pháp  nhẫn,  tập  pháp  trí;  diệt  pháp 

nhẫn, diệt loại nhẫn, diệt loại trí; đạo loại nhẫn, đạo loại trí  - ND) được quả Sa 

môn, gọi là  Trước (trước là đắm trước vào chỗ chứng đắc không đọa lạc). 

* Lại nữa, tu sáu Ba la mật, cho đến khi sanh tâm nhu thuận nhẫn, gọi là đắc, 

phát sanh vô sanh, vô sanh pháp nhẫn, vào Bồ tát vị, gọi là trước. Đối với pháp 

thanh tịnh ấy, dùng Tâm vô sở đắc, không có hai việc ấy, nên gọi là  Không đắc 

 không trước.  

Tu pháp như vậy, biết hết thảy pháp rốt ráo không; vì rốt ráo không, nên không 

thủ tướng, vì không thủ tướng, nên không khởi làm ba nghiệp; vì không làm ba 

nghiệp nên không sanh vào thế gian. Thế gian tức ba cõi, trong đây vì hai nhân 

duyên nên không sanh: 1. Ba thứ sanh nghiệ? không khởi lên. 2. Ba cõi tự tánh 

nó không thể có được. Trong đây Phật tổng nói nhân duyên, tức là ba cõi tự tánh 

không, nên nói sắc v.v... trong ba cõi tự tánh không thể có được, tịnh ấy vô tri, vì 

các  pháp  ám  độn,  như  Phẩm  trên  đã  nói.  Hết  thảy  pháp  tánh  thường  chẳng 

sanh, vì chẳng sanh nên không thể có được, vì không thể có được nên rốt ráo 

thanh tịnh. 

Xá lợi phất được Thanh văn Ba la mật, còn Phật là bậc nhất thiết trí, nhân hai vị 

hỏi đáp, nên các Bồ tát tham trước Bát nhã ba la mật; vì thế Xá lợi phất muốn 

dứt lòng tham trước Bát nhã ba la mật của họ, nên nói: Bạch đức Thế Tôn! Bát 

nhã ba la mật tuy có công đức như vậy, vì rốt ráo thanh tịnh, nên nói đối với Tát 

bà  nhã  cũng  không  ích  không  tổn,  như  trong  mộng  huyễn,  tuy  có  được  mất, 

cũng không ích không tổn, thí như hư không rốt ráo thanh tịnh không có gì, song 

cũng nhân hư không mà có việc thành tựu, và cũng không được nói hư không có 

tạo tác, cũng không được nói hư không không có lợi ích. 

Thí ba la mật nhân Bát nhã ba la mật mà có sở tác, thế nên nói Bát nhã ba la 

mật không ích không tổn. 

Bát nhã ba la mật quán hết thảy pháp có lỗi bất tịnh, vô thường, khổ, không, vô 

ngã,  bất  sanh,  bất  diệt,  chẳng  phải  bất  sanh,  chẳng  phải  bất  diệt  v.v...  đủ  các 

nhân duyên tán thán dứt hý luận về các quán, dứt đường ngôn ngữ, nên nói Bát 

nhã ba la mật thanh tịnh, không chấp thủ đối các pháp. 

Dứt hý luận về các quán, dứt đường ngôn ngữ, thời tức là vào tướng pháp tánh, 

thế nên trong đây nói pháp tánh bất động. 

KINH: Bấy giờ, Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, vì ngã 

tịnh nên sắc tịnh. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Tu bồ đề thưa: Vì nhân duyên gì mà ngã tịnh nên sắc tịnh, rốt ráo tịnh? 

- Phật dạy: Ngã không gì của chính nó nên sắc không có gì của chính nó, rốt ráo 

tịnh. 

- Bạch đức Thế Tôn, ngã tịnh nên thọ, tưởng, hành, thức tịnh. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Tu bồ đề thưa: Vì nhân duyên gì nên ngã tịnh; thọ, tưởng, hành, thức tịnh nên 

rốt ráo tịnh? 

- Phật dạy: Ngã không có gì của chính nó, nên thọ, tưởng, hành, thức không có 

gì của chính nó, nên rốt ráo tịnh. 

- Bạch đức Thế tôn, ngã tịnh nên Thí ba la mật tịnh, ngã tịnh nên Giới ba la mật 

tịnh, ngã tịnh nên Nhẫn ba la mật tịnh, ngã tịnh nên Tấn ba la mật tịnh, ngã tịnh 

nên Thiền ba la mật tịnh. 

- Bạch đức Thế Tôn, ngã tịnh nên Bát nhã ba la mật tịnh. Ngã tịnh nên bốn niệm 

xứ tịnh. Ngã tịnh nên cho đến tám thánh đạo phần tịnh. Ngã tịnh nên Phật mười 

lực tịnh. Ngã tịnh nên cho đến mười tám pháp không chung tịnh. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Tu bồ đề thưa: Vì nhân duyên gì, nên Thí ba la mât tịnh, ngã tịnh cho đến mười 

tám pháp không chung tịnh? 

- Phật dạy: Vì ngã không có gì của chính nó, nên Thí ba la mật không có gì của 

chính nó, cho đến mười tám pháp không chung không có gì của chính nó, nên 

tịnh. 

- Bạch đức Thế Tôn, ngã tịnh nên Tu đà hoàn quả tịnh; ngã tịnh nên Tư đà hàm 

quả tịnh; ngã tịnh nên A na hàm quả tịnh; ngã tịnh nên A la hán quả tịnh; ngã tịnh 

nên Bích chi Phật đạo tịnh; ngã tịnh nên Phật đạo tịnh. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

Tu bồ đề thưa: Vì nhân gì ngã tịnh, nên Tu đà hoàn quả tịnh, Tư đà hàm quả 

tịnh, A na hàm quả tịnh, A la hán quả tịnh, Bích chi Phật đạo tịnh, Phật đạo tịnh? 

- Phật dạy: Vì tự tướng không. 

- Bạch đức Thế Tôn, ngã tịnh nên nhất thiết trí tịnh. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Tu bồ đề thưa: Vì nhân duyên gì ngã tịnh nên nhất thiết trí tịnh? 

- Phật dạy: Vì vô tướng vô niệm. 

- Bạch đức Thế Tôn, vì hai tịnh nên vô đắc vô trước. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

-  Tu  bồ  đề  thưa:  Vì  nhân  duyên  gì,  do  hai  tịnh  nên  vô  đắc  vô  trước,  là  rốt  ráo 

tịnh. 

- Phật dạy: Vì không nhơ không sạch. 

- Bạch đức Thế Tôn, vì ngã vô biên nên sắc tịnh, thọ, tưởng, hành, thức tịnh. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Tu bồ đề thưa: Vì nhân duyên gì ngã vô biên nên sắc tịnh? Thọ, tưởng, hành, 

thức tịnh? 

- Phật dạy: Vì rốt ráo không, vô thỉ không. 

- Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, nếu Bồ tát ma ha tát biết được 

như vậy, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát Bát nhã ba la mật. 

- Phật dạy: Vì rốt ráo tịnh. 

- Tu bồ đề thưa: Vì nhân duyên gì Bồ tát ma ha tát biết được như vậy, gọi là Bồ 

tát ma ha tát Bát nhã ba la mật? 

- Phật dạy: Vì biết đạo chủng. 

- Bạch đức Thế Tôn, nếu Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật, do sức phương 

tiện  (trí  tuệ)  nên  nghĩ  rằng:  Sắc  chẳng  biết  sắc;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  chẳng 

biết thọ, tưởng, hành, thức; pháp quá khứ chẳng biết pháp quá khứ, pháp vị lai 

chẳng biết pháp vị lai, pháp hiện tại chẳng biết pháp hiện tại. 

- Phật dạy: Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật do sức phương tiện không nghĩ 

rằng: "Ta thí cho người kia, ta trì giới, trì giới như vậy; ta tu nhẫn, tu nhẫn như 

vậy; ta tinh tấn, tinh tâ? như vậy; ta nhập thiền, nhập thiền như vậy; ta tu trí tuệ, 

tu trí tuệ như vậy; ta được phước đức, được phước đức như vậy; ta sẽ vào pháp 

vị Bồ tát, ta sẽ làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sanh, sẽ 

được trí nhất thiết chủng". 

Tu bồ đề, bồ tát ma ha tát ấy tu Bát nhã ba la mật, do sức phương tiện, không có 

các  ức  tưởng  phân  biệt:  nọ?  không,  ngoại  không,  nọ?  ngoại  không,  không 

không, đại không, đệ nhất nghĩa không, hữu vi không, vô vi không, vô thỉ không, 

tán không, tánh không, chư pháp không, tự tướng không. 

Tu bồ đề, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật; do sức phương tiện 

nên không có chướng ngại. 

LUẬN: ban đầu Phật sai Tu bồ đề nói Bát nhã, nếu có lời nói gì, không nên tìm 

nhân duyên của nó, nếu người khác nói thời nên tìm nhân duyên. Xá lợi phất đã 

hỏi tướng thanh tịnh, Phật tác chứng, nay Tu bồ đề nói tướng thanh tịnh, Phật 

cũng tác chứng. 

 Ngã thanh tịnh nên năm uẩn thanh tịnh  là như ngã rốt ráo không có gì của chính 

nó, không thể có được, năm uẩn cũng như vậy, rốt ráo không, tức là ngã thanh 

tịnh. Năm uẩn thanh tịnh khó hiểu, ngã "không" dễ hiểu, nhưng năm uẩn "Không" 

khó hiểu, thế nên lấy việc dễ hiểu dụ việc khó hiểu. 

Sáu Ba la mật cho đến mười tám pháp không chung; quả Tu đà hoàn cho đến 

Phật đạo cũng như vậy. Vì ngã tịnh nên pháp cũng tịnh. 

Hỏi:  Trên  nói  ngã  không  có  gì  của  chính  nó  nên  sắc  cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung cũng không có gì của chính nó, nay cớ sao nói quả Tu đà hoàn cho 

đến Phật đạo, tự tưóng không? 

Đáp:  ngã  do  nhân  duyên  hòa  hợp  giả  gọi  là  sanh,  đối  với  vô  ngã  có  điên  đảo 

chấp ngã, thế nên nói ngã hư dối, không có gì của chính nó. Vì năm uẩn thuộc ở 

nơi nhân duyên, nên không có gì của chính nó. Thí ba la mật v.v... tuy thiện mà 

là  pháp  hữu  vi  tạo  tác,  còn  Bồ  tát  thấy  đúng  thực  nên  nói  là  không  có  gì  của 

chính nó, quả Tu đà hoàn v.v... là pháp vô vi, pháp vô vi tự tướng không, nghĩa 

là vô sanh vô diệt, vô trú vô dị, thế nên không nói là không có gì của chính nó, 

chỉ nói là tự tướng không. 

* Lại nữa, vì nơi pháp hữu vi vì tà hạnh nhiều nên nói là không có gì của chính 

nó,  trong  pháp  vô  vi  vì  không  sanh  diệt,  không  tà  hạnh,  nên  nói  là  tự  tướng 

không. 

 Ngã tịnh, trí nhất thiết chủng tịnh  là vì Bồ tát hiểu sâu nên vô tướng vô niệm. Vô 

tưóng là vô tướng tam muội, vô niệm là đối với vô tướng tam muội cũng không 

niệm. 

Nay Tu bồ đề biết Bát nhã ba la mật thật thanh tịnh, nên bạch Phật vì hai tịnh 

nên vô đắc vô trước. 

Thanh tịnh có hai thứ: 1. Dùng nhị pháp thanh tịnh. 2. Dùng bất nhị pháp thanh 

tịnh. Nhị pháp thanh tịnh là danh tự thanh tịnh; dùng bất nhị pháp thanh tịnh là 

chơn thanh tịnh. 

Phật dạy: Tướng các pháp rốt ráo không, tại sao dùng nhị pháp thanh tịnh, có 

đắc có trước? trong đây nói nhân duyên; tức là hết thảy pháp không nhơ không 

sạch. Trong hai thanh tịnh, phân biệt là nhơ là sạch. 

 Vì ngã vô biên nên năm uẩn thanh tịnh  là như ngã không, vì không nên vô biên, 

năm uẩn cũng như vậy. 

Hỏi:  Thường  nói  vì  rốt  ráo  thanh  tịnh,  nay  cớ  sao  lại  nói  rốt  ráo  không,  vô  thỉ 

không? 

Đáp: Rốt ráo không tức là rốt ráo thanh tịnh. Vì người ta sợ không, nên không 

nói chữ không, mà nói chữ thanh tịnh. 

Trong đây nói ngã vô biên, ngã tức là chúng sanh, chúng sanh không, vì sao? Vì 

vô thỉ không. 

 Nói  biết  được  như  vậy  ấy  gọi  Bát  nhã   là  có  thể  thấy  chúng  sanh  không,  pháp 

không, hết thảy pháp rốt ráo không, ấy gọi là Bát nhã ba la mật. Bát nhã ba la 

mật tức là rốt ráo thanh tịnh. Chư Phật thường đáp rốt ráo không, thế nên hỏi: 

Nếu rốt ráo không, sao còn nói Bồ tát biết được như vậy, gọi là Bồ tát Bát nhã? 

(đây nạn rốt ráo không, vì rốt ráo không thời không có biết). 

Phật dạy: Biết đạo chủng. Bồ tát tuy biết hết thảy pháp rốt ráo không, song muốn 

làm chúng sanh biết được rốt ráo không ấy, để xa lìa tâm chấp trước. Chỉ vì phá 

tâm chấp trước nên nói rốt ráo không, chứ chẳng phải thật có nhất định (nói rốt 

ráo không, tức là đáp về đạo chủng trí). 

Bấy  giờ,  Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  người  tu  Bát  nhã  nghĩ 

rằng: Sắc chẳng biết sắc v.v... Ý Phật Bát nhã không có định tướng, chỉ vì đạo 

chủng trí nên phân biệt nói (1. Nhất thiết trí, là trí của Nhị thừa, biết tổng tướng 

các pháp, tức là biết tướng không, nhiều trường hợp nhứt thiết cũng là trí của 

Phật. 2. Đạo chủng trí, là trí của Bồ tát, biết đạo pháp mỗi mỗi sai biệt; 3. Nhất 

thiết  chủng  trí,  là  trí  của  Phật,  sáng  suốt  viên  mãn,  thông  đạt  tổng  tướng  biệt 

tướng, biết pháp hóa đạo dứt hoặc sai khác. Đúng thật ba trí không rời nhau  -

N.D). Khiến Bồ tát ma ha tát có phương tiện nên pháp tuy rốt ráo không, cũng 

biết rằng sắc chẳng biết sắc v.v... như vậy. Quán hết thảy pháp rốt ráo không, 

chỉ có trí tuệ năng quán tồn tại, không nên rốt ráo không, vì dẫn đạo chúng sanh 

tâm chấp trước, khiến vào rốt ráo không. 

Phật  đáp:  Nếu  Bồ  tát  tu  Bát  nhã  có  phương  tiện,  thời  có  thể  quán  pháp  bên 

ngoài rốt  ráo không, sắc chẳng biết  sắc  v.v..., bên trong  tự quán nội tâm cũng 

với lực phương tiện như vậy. Nếu khi tu bố thí, không khởi tâm nghĩ rằng: Ta thí 

cho, người kia nhận lấy. 

 Trước  đây  Tu  bồ  đề  nói  sắc  chẳng  biết  sắc,   là  hết  thảy  pháp  không,  cho  nên 

không biết nhau. Không biết nhau nên không làm. Phá hai sự tức là phá người 

nhận và vật bố thí (hai sự này đều ở bên ngoài). Nay thì phá người cho, cho đến 

phá ngã. Tu trí nhất thiết chủng cũng như vậy. Trong đây nói nhân duyên; Bồ tát 

tu Bát nhã, nhờ sức phương tiện nên không phân biệt như vậy, vì nội không nên 

cho đến tự tướng không, mười ba không ấy phá các pháp trọn hết, còn năm thứ 

"Không" sau là tổng tướng, ấy gọi là Bồ tát không có chi ngăn ngại. Không có chi 

ngăn  ngại là  vì lấy  mười tám  không ấy  mà không hết thảy  pháp, không có chi 

ngăn ngại. 

 (Hết cuốn 63 theo bản Hán).  

--o0o -- 





Cuốn 64 

KINH: Bấy giờ Thích đề hoàn nhân hỏi Tu bồ đề: Thế nào là pháp chướng ngại 

của thiện nam tử khi cầu đạo Bồ tát? 

Tu bồ đề đáp: Kiều thi ca! Có thiện nam tử, thiện nữ nhân, cầu đạo Bồ tát, chấp 

thủ tâm tướng, tức là thủ tướng Thí ba la mật, thủ tướng Giới ba la mật, tướng 

Nhẫn ba la mật, tướng Tấn ba la mật, tướng Thiền ba la mật, tướng Bát nhã ba 

la  mật;  thủ  tướng  nội  không,  ngoại  không,  nội  ngoại  không,  cho  đến  tướng  vô 

pháp  hữu pháp  không; thủ tướng bốn niệm  xứ cho  đến tướng tám Thánh đạo 

phần; thủ tướng Phật mười lực cho đến tướng mười tám pháp không chung; thủ 

tướng chư Phật; thủ tướng thiện căn của chư Phật, hòa hợp hết thảy phước đức 

ấy, thủ tướng hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Kiều thi ca, ấy gọi là sự chướng ngại của thiện nam tử, thiện nữ nhân khi cầu Bồ 

tát đạo, vì sự ấy nên không thể không bị chướng ngại khi tu Bát nhã ba la mật, vì 

sao?  Kiều  thi  ca,  vì  sắc  tướng  không  thể  hồi  hướng:;thọ,  tưởng,  hành,  thức 

không thể hồi hướng, cho đến trí nhất thiết chủng tướng không thể hồi hướng. 

*  Lại  nữa,  Kiều  thi  ca,  nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  khai  thị,  giáo  hóa,  làm  lợi  ích,  vui 

mừng cho người khác về Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, khai thị, giáo hóa, làm 

lợi  ích,  vui  mừng  cho  người  khác  về  thật  tướng  hết  thảy  các  pháp.  Nếu  thiện 

nam tử, thiện nữ nhân cầu Bồ tát đạo khi tu Thí ba la mật, không nên phân biệt 

rằng: "Ta bố thí, ta trì giới, ta nhẫn nhục, ta tinh tấn, ta nhập thiền, ta tu trí tuệ; ta 

tu  nội  không,  ngoại  không,  nội  ngoại  không,  cho  đến  ta  tu  vô  pháp  hữu  pháp 

không; ta tu bốn niệm xứ, cho đến ta tu Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề". 

Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  nên  như  vậy  khai  thị,  giáo  hóa,  làm  lợi  ích,  vui 

mừng cho người khác về Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Nếu khai thị, giáo hóa 

làm lợi ích, vui mừng về Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề như vậy, thời tự không 

có sai lầm, cũng như Phật thuyết pháp, khai thị, giáo hóa làm lợi ích, vui mừng 

làm cho thiện nam tử, thiện nữ nhân xa lìa mọi pháp chướng ngại. 

Bấy giờ Phật tán thán Tu bồ đề: Lành thay! Như ông vì Bồ tát nói các sự chướng 

ngại. Tu bồ đề, ông nay lại nghe ta nói tướng chướng ngại vi tế. Tu bồ đề, hãy 

nhất tâm khéo nghe! 

Phật bảo Tu bồ đề: Có thiện nam tử, thiện nữ nhân, phát tâm Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề, mà thủ tướng niệm Phật. Tu bồ đề, tướng có thể thủ đều là tướng 

chướng ngại. 

Lại đối với thiện căn có được của chư Phật ở khoảng trung gian từ sơ phát tâm 

cho  đến  khi  vào  pháp  vị,  mà  thủ  tướng  ức  niệm;  thủ  tướng  ức  niệm  rồi,  hồi 

hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Tu bồ đề, tướng có thể thủ, đều là 

tướng chướng ngại. 

Lại, đối với các thiện căn của chư Phật và đệ tử, và thiện căn của chúng sanh 

khác mà thủ tướng hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề; tướng có thể 

thủ đều là tướng chướng ngại, vì sao? Vì không nên thủ tướng mà ức niệm chư 

Phật, cũng không nên thủ tướng mà nghĩ đến thiện căn của chư Phật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật ấy rất sâu xa. 

Phât dạy: Vì thường xa lìa hết thảy pháp. 

Tu bồ đề thưa: bạch đức Thế Tôn con sẽ kính lễ Bát nhã ba la mật. 

Phật bảo Tu bồ đề: Bát nhã ba la mật ấy không khởi không tác, nên không có 

năng đắc. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn! Hết thảy pháp cũng không thể có được. 

Phật dạy: Hết thảy pháp một tánh, chẳng phải hai tánh. Tu bồ đề, một pháp tánh 

ấy cũng vô tánh. Vô tánh ấy tức là tánh, tánh ấy không khởi không tác. Như vậy, 

Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát, nếu biết các pháp một tánh là vô tánh, không khởi 

không tác, thời xa lìa hết thảy tướng chướng ngại. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật ấy khó biết khó 

hiểu. 

Phật dạy: Như lời ông nói, Bát nhã ba la mật ấy không có kẻ thấy, không có kẻ 

nghe, không có kẻ biết, không có kẻ hiểu, không có kẻ đắc. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy không thể nghĩ bàn. 

Phật dạy: Nhu lời ông nói, Bát nhã ba la mật ấy, không từ tâm sanh, không từ 

sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  sanh,  cho  đến  không  từ  mười  tám  pháp  không 

chung sanh. 

LUẬN: Hỏi: Nếu trái với vô ngại gọi là ngại: cớ sao Đế thích lại hỏi ngại? 

Đáp:  Pháp  chướng  ngại  của  Bồ  tát  vi  diệu,  hợp  vào  các  thiện  pháp,  người  lợi 

căn hiểu được, người độn căn không hiểu. Vì khó hiểu nên ở trước Phật còn hỏi 

lại; pháp chướng ngại là những gì? Đó là Bồ tát phân biệt về tâm xan lẫn, tâm bố 

thí, tâm bỏ xan lẫn, tâm thủ tướng bố thí; ấy gọi là thủ tâm tướng ,biết vật bố thí 

quý tiện, biết tu tập bố thí có thể cho tất cả. Thủ tướng về các thiện pháp bố thí 

ba la mật thí cho đến phước đức tùy hỷ ấy, tuy là diệu, song do trong chấp ngã, 

ngoài chấp pháp, nên rơi vào pháp chướng ngại, thí như ăn tuy thơm ngon, ăn 

qua rồi sinh bệnh. 

Trong đây Tu bồ đề nói nhân duyên: Tướng các pháp sắc v.v... rốt ráo không, 

nên không thể hồi hướng đạo vô thượng được. 

Trên  nói  tướng  chướng  ngại,  nay  nói  tướng  không  chướng  ngại,  tức  là  Bồ  tát 

muốn giáo hóa đạo vô thượng cho người khác, phải đem thật pháp khai thị, giáo 

hóa làm lợi ích, vui mừng. Nghĩa thị, giáo, lợi, hỷ, như trước đã nói. 

Thật  pháp  là  dứt  các  ức  tưởng  phân  biệt,  nên  nói  khi  bố  thí,  không  phân  biệt 

rằng ta cho,v.v... Nếu giáo hóa được như vậy, được hai thứ lợi: 1. Tự không có 

sai lầm. 2. Cũng như pháp Phật chứng được đem giáo hóa người khác. 

Trái với vô lượng tướng chưóng ngại như vậy, gọi là tướng không chướng ngại. 

Hỏi: Phật đã tán thán Tu bồ đề nói về tướng không chướng ngại, nay cớ sao còn 

tự nói tướng chướng ngại vi tế? 

Đáp: Phật cứ theo lực Tu bồ đề mà tán thán, ông là người bỏ chúng sanh mà có 

thể nói được tướng chướng ngại của Bồ tát. Tướng chưóng ngại vi tế, lực Tu bồ 

đề không thể biết kịp được; thế nên Phật tự nói: Tướng chướng ngại vi tế, ông 

hãy nhất tâm khéo nghe, vì sao vậy? Bồ tát dùng tâm thủ tướng niệm Phật, đều 

là chướng ngại. 

Tướng vô tướng, là Bát nhã ba la mật, Phật từ trong Bát nhã xuất sanh, cũng là 

tướng vô tướng. Tâm chấp trước thiện căn, thủ tướng hồi hướng, là quả báo có 

tận cùng của thế gian, bị tạp độc nên không thể được đạo Vô thượng. 

Hỏi: Trên nói chướng ngại thô nói là chấp thủ tướng, nay trong chướng ngại vi tế 

cũng nói là chấp thủ tướng, có gì sai biệt? 

Đáp: Trên nói ta là người cho, kia là kẻ nhận, nay chỉ nói thủ tướng. 

* Lại nữa, nay nói các Bồ tát niệm Phật tam muội, nên tướng vi tế, sự chướng 

ngại trong người có tâm vi tế, ấy gọi là chướng ngại vi tế. 

Tu bồ đề biết điều Phật dạy thâm diệu, chẳng phải mình biết được, thế nên tán 

thán: "Rất sâu xa". 

Phật dạy: Hết thảy pháp thường xa lìa tướng. 

Phật dạy: Bát nhã ấy lìa hết thảy pháp, lìa hết thảy pháp, nên tướng vi tế không 

vào trong Bát nhã ba la mật được. 

Tu bồ đề hoan hỷ thưa: Con sẽ làm lễ Bát nhã. Ý Tu bồ đề nghĩ rằng: "Ta hiểu 

được tướng Bát nhã ba la mật rất sâu thẳm, nên phát tâm, ta nên làm lễ". 

Phật  dạy:  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  không  khởi  không  tác,  nên  mười  phương  như 

hằng hà sa Phật còn không nói được, huống ông là người Thanh văn làm sao 

nói được. 

Tu  bồ  đề  thưa:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Chẳng  phải  chỉ  Bát  nhã  mà  hết  thảy  pháp 

đều vô tri vô đắc. 

Phật  dạy:  Các  pháp  một  tánh  không  hai.  Một  tánh  tức  là  tánh  rốt  ráo  không. 

Không hai là không có vừa rốt ráo vừa không rốt ráo. Một pháp tánh tức là vô 

tánh, không nên chấp trước, không nên thủ tướng rốt ráo không. Vì sao? Vì do 

nhân duyên hòa hợp sanh. 

Tu bồ đề nghĩ rằng: Nếu vô tánh tức là tánh, vì không khởi không tác, tức sự khổ 

đời sau không còn tiếp nối. Biết được Bát nhã ba la mật như vậy, mọi chướng 

đều xa lìa. Nếu xa lìa các chướng ngại, thời tự tại được vô thượng đạo. 

Tu bồ đề nghe nói như vậy, nghĩ rằng: Ta cho là được, Phật bảo chẳng được, 

Bát nhã ba la mật ấy khó hiểu khó biết? 

Phật đáp: Chẳng phải riêng ông khó, mà hết thảy chúng sanh không có ai thấy, 

không  có  ai  nghe,  không  có  ai  biết,  không  có  ai  hiểu,  không  có  ai  được.  Mũi, 

lưỡi, thân không biết, ý không hiểu không được. Bát nhã ba la mật ấy vượt quá 

sáu cách biết của mắt, tai, v.v... nên nói là khó hiểu. Tu bồ đề, vào trong Bát nhã 

sâu xa, trí lực cùng cực, nên nói là chẳng thể nghĩ bàn. 

Phật dạy: Bát nhã ấy chẳng phải tâm sanh, chẳng phải năm uẩn sanh, cho đến 

chẳng từ mười tám pháp không chung sanh, vì không tướng sanh. 

Hỏi: Nếu nói từ tâm sanh, cớ sao lại nói năm uẩn ? Trong năm uẩn thức uẩn tức 

là tâm? 

Đáp: Trước nói tâm là lược nói, sau nói năm uẩn v.v... là nói rộng. Năm uẩn cho 

đến  mười  tám  pháp  không  chung,  có  thể  làm  nhân  duyên  cho  Bát  nhã  chứ 

không thể sanh Bát nhã, thí như gió mạnh trừ mây, làm cho mặt trời mặt trăng 

xuất hiện, chứ không thể làm ra mặt trời mặt trăng. 



GIẢI THÍCH: PHẨM VÔ TÁC THƯ 43. 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Vô Tiêu Xí thứ 41) 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bát nhã ba la mật ấy không làm. Phật dạy: Vì 

tác giả không thể có được; sắc không thể có được, cho đến hết thảy pháp không 

thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, nếu Bồ tát ma ha tát muốn tu Bát nhã ba la mật, nên tu thế 

nào? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ tát ma ha tát muốn tu Bát nhã ba la mật, không tu sắc, là 

tu Bát nhã ba la mật, không tu thọ, tưởng, hành thức là tu Bát nhã ba la mật, cho 

đến không tu trí nhất thiết chủng, là tu Bát nhã ba la mật. Không tu sắc thường 

vô thường là tu Bát nhã ba la mật; cho đến không tu trí nhất thiết chủng thường 

vô thường là tu Bát nhã ba la mật. Không tu sắc hoặc khổ hoặc vui, là tu Bát nhã 

ba la mật; cho đến không tu trí nhất thiết chủng hoặc khổ hoặc vui, là tu Bát nhã 

ba la mật. Không tu sắc là ngã phi ngã là tu Bát nhã ba la mật, cho đến không tu 

trí nhất thiết chủng là ngã phi ngã, là tu Bát nhã ba la mật. Không tu sắc tịnh bất 

tịnh là tu Bát nhã ba la mật, cho đến không tu trí nhất thiết chủng tịnh bất tịnh, là 

tu Bát nhã ba la mật, vì cớ sao? Vì sắc ấy tánh không có sở hữu gì, làm sao có 

thường vô thường, khổ, vui, ngã, vô ngã, tịnh, bâùt tịnh; thọ, tưởng, hành, thức 

tánh cũng không có sở hữu gì, làm sao có thường vô thường, cho đến tịnh bất 

tịnh; cho đến trí nhất thiết chủng tánh không có sở hữu gì, làm sao có thường vô 

thường, cho đến tịnh bất tịnh. (Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Còn không thấy sắc, thọ, 

tưởng, hành, thức, huống thấy sắc, thọ, tưởng, hành, thức hoặc thường hoặc vô 

thường v.v... N.D) 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  Bát  nhã  ba  la  mật;  không  tu  sắc 

chẳng đầy đủ, (Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Viên mãn - N.D) là tu Bát nhã ba la mật; 

không tu thọ, tưởng, hành, thức chẳng đầy đủ, là tu Bát nhã ba la mật, cho đến 

không tu trí nhất thiết chủng chẳng đầy đủ, là tu Bát nhã ba la mật, vì sao? Vì 

sắc chẳng đầy đủ ấy chẳng gọi là sắc, như vậy cũng chẳng tu, là tu Bát nhã ba 

la mật; thọ, tưởng, hành, thức chẳng đầy đủ, ấy chẳng gọi là thức, như vậy cũng 

chẳng tu, là tu Bát nhã ba la mật; cho đến không tu trí nhất thiết chủng chẳng 

đầy đủ ấy không gọi là trí nhất thiết chủng, như vậy cũng chẳng tu, là tu Bát nhã 

ba la mật. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Thật  chưa  từng  có,  bạch  đức  Thế  Tôn!  Khéo  nói 

tướng  chướng  ngại  không  chướng  ngại  (Kinh  Ðại  Bát  Nhã  ghi:  Tướng  chấp 

trước không chấp trước - N.D) của thiện nam tử, thiện nữ nhân khi cầu Bồ tát 

đạo. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy! Tu bồ đề, phật khéo nói tướng chướng ngại không 

chướng ngại của thiện nam tử, thiện nữ nhân khi cầu Bồ tát dạo. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, nếu Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật, không tu sắc 

chẳng chướng ngại, là tu Bát nhã ba la  mật, (hoặc theo kinh Ðại  Bát  Nhã ghi: 

Không  chấp  trước  không  tu  sắc,  là  tu  Bát  nhã  ba  la  mật  -  N.D)  không  tu  thọ, 

tưởng,  hành,  thức  chẳng  chướng  ngại,  là  tu  Bát  nhã  ba  la  mật;  không  tu  mắt 

chẳng chướng ngại, là tu Bát nhã ba la mật; không tu tai, mũi, lưỡi, thân chẳng 

chướng ngại, là tu Bát nhã ba la mật; không tu ý chẳng chướng ngại là tu Bát 

nhã  ba  la  mật;  không  tu  Thí  ba  la  mật  chẳng  chướng  ngại  là  tu  Bát  nhã  ba  la 

mật; không tu Giới ba la mật chẳng chướng ngại là tu Bát nhã ba la mật; không 

tu Nhẫn ba la mật chẳng chướng ngại là tu Bát nhã ba la mật; không tu Tấn ba la 

mật chẳng chướng ngại là tu Bát nhã ba la mật; không tu Thiền ba la mật chẳng 

chướng là tu Bát nhã ba la mật; không tu Bát nhã ba la mật; không tu Bát nhã ba 

la mật chẳng chướng ngại là tu Bát nhã ba la mật; cho đến không tu trí nhất thiết 

chủng chẳng chướng ngại là tu Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật như vậy, biết sắc là chẳng 

chướng ngại, biết thọ, tưởng, hành, thức là chẳng chướng ngại; cho đến biết trí 

nhất thiết chủng là chẳng chướng ngại, biết quả Tu đà hoàn chẳng chướng ngại, 

biết quả Tu đà hàm chẳng chướng ngại, biết quả A na hàm chẳng chướng ngại, 

biết Bích chi Phật đạo chẳng chướng ngại, biết đạo Vô thượng Chánh đẳng Bồ 

đề  chẳng  chướng  ngại.  (Kinh  Ðại  Bát  Nhã  ghi:  Như  thật  biết  rõ  sắc  không  có 

tướng chấp trước không chấp trước v.v... N.D). 

Bấy giờ, Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Thật chưa từng có, bạch đức Thế 

Tôn. Pháp thậm thâm ấy, nếu nói cũng chẳng tăng chẳng giảm, nếu không nói 

cũng chẳng tăng chẳng giảm. (Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Pháp tánh thậm thâm rất là 

hy hữu, hoặc nói hoặc không nói đều không tăng không giảm - N.D). 

Phật bảo Tu bồ đề: Như vậy, như vậy! Pháp thậm thâm ấy, nếu nói cũng chẳng 

tăng chẳng giảm, nếu không nói cũng chẳng tăng chẳng giảm; thí như Phật trọn 

đời hoặc khen hoặc chê hư không, khi khen hư không không tăng không giảm, 

khi chê hư không cũng không tăng không giảm. 

Tu bồ đề, thí như đối với người huyễn, khi khen không tăng không giảm, khi chê 

cũng không tăng không giảm, khi khen không mừng, khi chê không lo. Tu bồ đề, 

các pháp tánh cũng như vậy, hoặc nói hoặc không nói cũng như cũ không đổi 

khác. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Các Bồ tát ma ha tát tu hành rất là 

khó, khi tu hành Bát nhã ba la mật không lo, không mừng, mà tập hành được Bát 

nhã ba la mật, đối với Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề cũng không thối chuyển, vì 

sao? Bạch đức Thế Tôn! Vì tu hành Bát nhã ba la mật giống như tu hư không, 

như trong hư không, không có Bát nhã ba la mật, không có Thiền, không có Tấn, 

không  có  Nhẫn,  không  có  Giới,  không  có  Thí  ba  la  mật;  như  trong  hư  không, 

không có sắc, không có thọ, tưởng, hành, thức; cũng không có nội không, ngoại 

không, nội ngoại không, cho đến vô pháp hữu pháp không; không có bốn niệm 

xứ  cho  đến  không  có  tám  Thánh  đạo  phần;  không  có  Phật  mười  lực  cho  đến 

mười tám pháp không chung; không có quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A 

na hàm, quả A la hán; không có Bích chi Phật đạo, không có Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. Tu Bát nhã ba la mật cũng như vậy. 

Bạch  đức  Thế  Tôn!  Nên  kính  lễ  các  Bồ  tát  ma  ha  tát  ấy  phát  đại  thệ  nguyện 

trang nghiêm (Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Mặc áo giáp công đức -N.D) 

Bạch đức Thế Tôn, các vị ấy muốn độ chúng sanh là như muốn độ hư không. 

Bạch đức Thế Tôn, các Bồ tát ma ha tát ấy phát dại nguyện trang nghiêm là vì 

chúng sanh như hư không v.v... mà phát đại nguyện trang nghiêm. 

Bạch đức Thế Tôn, các vị ấy phát đại thệ nguyện trang nghiêm muốn độ chúng 

sanh, là như muốn cất hư không lên. (Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Các Bồ tát ma ha tát 

vì cứu vớt chúng sanh ra khỏi khổ sanh tử, mà mặc áo giáp công đức, siêng tinh 

tấn cũng như cất hư không để lên chỗ cao thắng - N.D). 

Bạch đức Thế Tôn, các Bồ tát ma ha tát có sức tinh tấn lớn muốn độ chúng sanh 

nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Bạch đức Thế Tôn, các Bồ tát ma ha tát đại thệ nguyện trang nghiêm muốn độ 

chúng sanh nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Bạch đức Thế Tôn, các Bồ tát ma ha tát đại dõng mãnh vì độ chúng sanh như 

hư không nên phát tâm Vô thượng  Chánh đẳng  Bồ đề,  vì sao? Bạch  đức Thế 

Tôn!  Vì  nếu  đầy  chư  Phật  trong  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới  nhiều  như  tre,  lau, 

mía, lúa, mè, rừng cây, hoặc một kiếp, hoặc non một kiếp thuyết pháp, mỗi mỗi 

đức  Phật  độ  vô  lượng  vô  biên  vô  số  chúng  sanh,  khiến  vào  Niết  bàn.  Chúng 

sanh ấy tánh cũng chẳng giảm, cũng chẳng tăng, vì sao? Vì chúng sanh không 

có gì của chính nó, vì chúng sanh xa lìa tướng; cho đến chúng sanh được chư 

Phật trong mười phương thế giới độ thoát cũng như vậy. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  do  nhân  duyên  ấy,  con  nói  như  vầy:  Người  ấy  muốn  độ 

chúng sanh nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, là muốn độ hư không. 

Khi ấy có một tỳ kheo nói rằng: Muốn kính lễ Bát nhã ba la mật, trong Bát nhã ba 

la mật tuy không có pháp sanh, không có pháp diệt, mà có giới uẩn, định uẩn, 

tuệ uẩn, giải thoát uẩn, giải thoát tri kiến uẩn; mà có các Tu đà hoàn, các Tư dà 

hàm, các A na hàm, các A la hán, các Bích chi Phật, có  các Phật; mà có Phật 

bảo, Pháp bảo, Tỳ kheo Tăng bảo, mà có Chuyển pháp luân. 

LUẬN: Tu bồ đề nghe Phật dạy Bát nhã ba la mật không có tướng khởi, tướng 

tác, nên nay ở trước Phật, nói Bát nhã ba la mật không làm gì. Nếu không làm là 

không thể dứt các phiền não, không thể tu tập các thiện pháp. Trong đây Phật 

nói nhân duyên: Từ tác giả cho đến hết thảy pháp đều không thể có được. Kẻ 

biết còn không có huống gì kẻ làm. 

Tu  bồ  đề  nói:  Nếu  Bồ  tát  không  tu  hết  thảy  pháp,  không  được  hết  thảy  pháp, 

hoặc thường hoặc vô thường, cho đến hoặc tịnh hoặc bất tịnh, ấy gọi là tu Bát 

nhã ba la mật. 

Hết thảy pháp là từ sắc cho đến trí nhất thiết chủng, ấy là pháp hành của Bồ tát. 

Ðối  với  pháp  ấy,  người  vô  trí  hành  các  pháp  thường  v.v...,  người  trí  hành  các 

pháp vô thường v.v... Bát nhã ba la mật khai thị thật tướng các pháp, nên không 

nói  các  pháp  là  thường  vô  thường,  vô  thường  tuy  phá  được  điên  đảo  chấp 

thường;  trong  Bát  nhã  không  thọ  nhận  pháp  đó,  vì  nó  có  thể  sanh  tâm  chấp 

trước, tư duy trù lượng, tìm định tướng thường vô thường, không thể có được. 

Hỏi: Sắc v.v... là pháp có tội lỗi có thể quán nó bất tịnh, khổ, còn các thiện pháp 

khác, làm sao quán nó bất tịnh, khổ? 

Ðáp: Ðó là bất tịnh, khổ về mặt danh tự, như pháp tốt lành an ổn theo ý, gọi là 

thanh tịnh khoái lạc. Pháp không an ổn theo ý gọi la bất tịnh, khổ. Ðối với pháp 

lành người vui thích thì cho là tịnh,vui; người chán ghét không mừng thì cho là 

bất tịnh, khổ. 

Tu bồ đề nghĩ rằng: Nếu lìa các phép quán, chắc sẽ đầy đủ Bồ tát đạo ư? Thế 

nên Phật dạy: Nếu không tu sắc v.v... chẳng đầy đủ (viên mãn) la tu Bát nhã ba 

la mật. 

Sắc  đầy  đủ  là  đối  với  sắc  pháp  v.v...  ức  tưởng  phân  biẹât  thường,  vô  thường 

v.v... ấy gọi là đầy đủ. 

Sắc  không  đầy  đủ  là  đối  với  sắc  pháp  v.v...  dùng  quán  vô  thường  v.v...  phá 

thường v.v... ấy gọi là không đầy đủ, vì thiếu thường v.v... Nay đối với sắc cũng 

không tu vô thường quán, nên nói là không tu sắc ... không đầy đủ, ấy là tu Bát 

nhã ba la mật. 

* Lại nữa, có người nói đầy đủ là Bồ tát bổ xứ thật quán đúng như sắc, cho đến 

trí nhất thiết chủng, ấy gọi là đầy đủ, ngoài ra là không đầy đủ. Nếu Bồ tát không 

tu  sắc  v.v...  không  đầy  đủ,  tức  là  tu  Bát  nhã  ba  la  mật  đầy  đủ,  vì  sao?  Vì  sắc 

chẳng đầy đủ, tức là phi sắc, vì sắc chẳng phải tướng thường. 

Phật dạy: Ðưa chúng sanh ra khỏi thường, đặt trong không sở hữu, vì theo âm 

thanh ngữ ngôn nên nói thật thanh tịnh; cũng không tu như vậy, ấy là tu Bát nhã 

ba la mật. 

Khéo nói đạo phi đạo nên Tu bồ đề nói: Hy hữu! Ngại là phi đạo, vô ngại là đạo 

(Kinh Ð?i Bát Nhã ghi: Chấp trước là phi đạo, không chấp trước là đạo - N.D). 

Phật xem tâm chúng hội phần nhiều hồi hướng đến "Không", biết Bát nhã ba la 

mật không có tướng ngại, nên nói không tu sắc v.v... vô ngại, là tu Bát nhã ba la 

mật. Tu được như vậy, đối với sắc pháp v.v... vô ngại. 

Tu bồ đề tuy không cứu xét cùng tột lý rốt ráo không, mà thường vui nói pháp 

"Không" hy hữu ấy trái với hết thảy pháp thế gian. Phật chấp nhận lời Tu bồ đề 

nói;  hoặc  nói  hoặc  chẳng  nói,  đều  không  tăng  không  giảm,  là  thật  tướng  các 

pháp. Nếu lấy thân nghiệp hủy hoại cũng không thể làm cho khác đi, huống gì 

dùng  miệng nói,  vì tướng thường  chẳng sanh, thí như  hư không. Hư không  là 

Bát  nhã  ba  la  mật,  người  huyễn  là  hành  giả,  hành  giả  tuy  do  tội  nghiệp  nhân 

duyên sanh, là pháp hư dối, vì hợp với  Bát nhã ba la mật nên không có khác, 

như các thứ màu sắc, đến bên núi Tu di, đồng là kim sắc. Thật tướng các pháp 

không thể biết, không thể nói, cho nên hoặc nói hoặc không nói, đều vẫn như cũ 

không đổi khác. 

Bấy giời Tu bồ đề nghĩ rằng: "Nều các pháp rốt ráo không, không có sở hữu gì 

như hư không, cho đến không có tướng vi tế, mà Bồ tát hay tu tập thiện pháp, 

được  đạo  vô  thượng,  việc  ấy  khó  tin  khó  nhận".  Nghĩ  như  vậy  rồi  bạch  Phật 

rằng: Việc các Bồ tát làm rất  khó, làm được  việc khó,  cho nên lễ bái, nghĩa là 

hay phát thệ nguyện lớn trang nghiêm. (Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Mặc áo giáp công 

đức - N.D). Tu bồ đề với tâm cho là hy hữu nói: Bồ tát ma ha tát vì Vô thượng 

Chánh đẳng Bồ đề mà đại thệ trang nghiêm, nên tất cả trời người đều nên lễ bái. 

Hỏi: Làm sao biết đó là đại thệ trang nghiêm? 

Ðáp: Trong đây Tu bồ đề tự nói thí dụ: Như có người vì hư không nên siêng tu 

tinh  tấn,  vì  lợi  ích  nên  đại  thệ  trang  nghiêm.  Bồ  tát  vì  lợi  ích  chúng  sanh  nên 

siêng tu tinh tấn cũng như vậy. Bạch đức Thế Tôn! Nếu có người muốn độ hư 

không, Bồ tát ma ha tát muốn độ chúng sanh cũng như vậy. 

Hỏi: Chỉ một việc cớ sao nói lại? 

Ðáp: Lợi ích là chưa được Niết bàn, chỉ làm cho được trí tuệ, thiền định v.v..., vui 

đời này, đời sau. Muốn độ là làm cho được hết lậu hoặc, thành đạo Tam thừa; 

vào Vô dư Niết bàn. Như hư không,  không sanh không  diệt, không khổ không 

vui, không mở không trói, vì không có sở hữu gì, chúng sanh cũng như vậy. Thế 

nên  nói:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  vì  độ  chúng  sanh  hư  không  nên  đại  thệ,  trang 

nghiêm.  Như  hư  không,  không  có  sắc  không  có  hình,  nếu  có  ý  muốn  rốt  ráo 

không,  là  khó.  Chúng  sanh  pháp  cũng  rốt  ráo  không  như  vậy,  mà  Bồ  tát  muốn 

đưa chúng sanh ba cõi vào trong Niết bàn, thế nên gọi là đại thệ trang nghiêm. 

Tu bồ đề lại tán thán Bố tát ấy có sức tinh tấn lớn, không theo tâm tà nghi, nên 

tuy  chưa  được  Phật  đạo,  chưa  diệt  các  kiết  sử,  mà  có  thể  dõng  mãnh  lớn,  tu 

được Bồ tát đạo, vì chúng sanh như vậy, chúng sanh cũng không. Thí như lấy 

các màu sắc muốn vẽ lên hư không. Trong đây Phật nói nhân duyên chúng sanh 

không, là chư Phật mười phương như hằng hà sa, dùng sức thần thông vì chúng 

sanh mà trải vô lượng kiếp thuyết pháp, mỗi mỗi Phật độ vô lượng vô số chúng 

sanh vào Niết bàn; giả sử như vậy, đối với chúng sanh không có giảm ít đi. Nếu 

thật  có  chúng  sanh,  thật  có  giảm  ít,  thời  lẽ  đáng  chư  Phật  có  tội  làm  giảm  ít 

chúng  sanh.  Nếu  chúng  sanh  thật  "Không",  chỉ  vì  nhân  duyên  hòa  hợp  nên  có 

chúng sanh giả danh, không có định tướng, nên bấy nhiêu Phật độ chúng sanh, 

thật  chúng  sanh  không  giảm  ít.  Nếu  không  độ  cũng  không  tăng,  thế  nên  chư 

Phật không có cái lỗi làm giảm ít chúng sanh. Thế nên nói Bồ tát muốn độ chúng 

sanh là muốn độ hư không. 

Bấy giờ có môt tỳ kheo, nghe nói tướng rốt ráo không, vừa kinh hãi vừa mừng 

nói: Tôi sẽ lễ bái Bát nhã ba la mật; trong Bát nhã ba la mật không có pháp có 

tướng thật nhất định, mà vẫn có chúng sanh và nghiệp báo. 

KINH: Bấy giờ, Thích đề hòan nhân nói với Tu bồ đề: Nếu Bồ tát ma ha tát tu tập 

Bát nhã ba la mật, là tu tập pháp gì? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Kiều  thi  ca!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  tập  Bát  nhã  ba  la  mật  là  tu  tập 

"Không". 

Thích đề hoàn nhân bạch Phật, bạch đức Thế Tôn, nếu thiện nam tử, thiện nữ 

nhân thọ trì Bát nhã ba la mật, thân cận, đọc tụng, giảng nói, nhớ nghĩ đúng, con 

sẽ thủ hộ thế nào? 

Báy giờ Tu bồ đề nói với Thích đềø hoàn nhân: Kiều thi ca, vả chăng ông thấy 

pháp ấy có thể thủ hộ chăng? 

Thích đề hoàn nhân đáp: Thưa không, Tu bồ đề! Tôi không thấy pháp ấy có thể 

thủ hộ. 

Tu bồ đề nói: Kiều thi ca, nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân, tu hành như lời trong 

Bát nhã ba la mật nói, tức là thủ hộ, nghĩa là thường không xa lìa đúng như Bát 

nhã ba la mật nói mà tu hành. Thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy, hoặc người hoặc 

chẳng phải người, không tìm được chỗ thuận tiện để phá, nên biết thiện nam tử, 

thiện nữ nhân ấy, không xa lìa Bát nhã ba la mật. 

Kiều thi ca, nếu người muốn thủ hộ kẻ tu hành Bát nhã ba la mật là muốn thủ hộ 

hư không. 

Kiều thi ca, ý ông nghĩ sao? Ông có thể thủ hộ chiêm bao, rán nắng, bóng, tiếng 

vang, sự huyễn hoá chăng? 

Thích đề hoàn nhân đáp: Không thể thủ hộ. 

Nếu người muốn thủ hộ các Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật cũng như vậy, 

chỉ luống tự khổ nhọc. 

Kiều thi ca, ý ông nghĩ sao? Có thể thủ hộ sự biến hóa của Phật chăng? 

Thích đề hoàn nhân thưa: Không thể thủ hộ. 

Nếu người muốn thủ hộ các Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật cũng như vậy. 

Kiều thi ca, ý ông nghĩ ao? Có thể thủ hộ pháp tánh, thật tế, như như, bất khả tư 

nghì tánh chăng? 

Thích đề hoàn nhân thưa: Không thể thủ hộ. 

Nếu người muốn thủ hộ các Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật cũng như vậy. 

Bấùy giờ Thích đề hoàn nhân hỏi Tu bồ đề! Làm sao Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã 

ba  la  mật,  biết  thấy  các  pháp  như  mộng,  như  rán  nắng,  như  bóng,  như  tiếng 

vang,  như  huyễn,  như  hóa,  các  Bồ  tát  ma  ha  tát  đúng  như  chỗ  biết  thấy  nên 

không nghĩ mộng, không nghĩ đó là mộng, không nghĩ dùng mộng, không nghĩ ta 

mộng. Ðối với rán nắng, bóng, tiếng vang, huyễn, hóa cũng như vậy. 

Tu bồ đề nói: Kiều thi ca, nếu Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật; không nghĩ 

sắc, không nghĩ đó là sắc, không nghĩ dùng sắc, không nghĩ ta sắc, Bồ tát ma ha 

tát  ấy  cũng  có  thể  không  nghĩ  mộng,  không  nghĩ  là  mộng,  không  nghĩ  dùng 

mộng,  không  nghĩ  ta  mộng;  cho  đến  hóa  cũng  không  nghĩ  hóa,  không  nghĩ  là 

hóa, không nghĩ dùng hóa, không nghĩ ta hóa. Thọ, tưởng, hành, thức cũng như 

vậy; cho đến nhất thiết trí, không nghĩ nhất thiết trí, không nghĩ là nhất thiết trí, 

không nghĩ dùng nhất thiết trí, không nghĩ ta nhất thiết trí. Bồ tát ấy cũng có thể 

không  nghĩ  mộng,  không  nghĩ  là  mộng,  không  nghĩ  dùng  mộng,  không  nghĩ  ta 

mộng, cho đến hóa cũng vậy. 

Như vậy Kiều thi ca, Bồ tát ma ha tát biết các pháp như mộng, như rán nắng, 

như bóng, như tiếng vang, như huyễn, như hóa. 

LUẬN: Ðế thích liền hỏi: Tu bồ đề theo Phật được nghe dạy Bát nhã thậm thâm, 

vì tu tập pháp gì? 

Tu bồ đề đáp: Các pháp đều qui về Niết bàn, nên hãy tu tập các pháp không, thế 

nên  nói  muốn  tu  tập  Bát  nhã  ba  la  mật  hãy  tu  tập  không.  Ðế  thích  là  vua  của 

người trời, đối với thế gian tự tại, có thể giúp cho sự cần thiết, nguyện làm kẻ thủ 

hộ. Nghe Bát nhã ba la mật ấy, hoan hỷ bạch Phật rằng: Con sẽ làm việc thủ hộ 

gì? Tùy theo chỗ người kia cần, con sẽ đều giúp cho. Tu bồ đề và một tỳ kheo 

theo pháp xuất gia, chỉ kính lễ mà thôi. Các ác qủy thường xúc não người ấy, Ma 

hoặc Ma dân thường xúc não người tu, thế nên hỏi Phật: Con sẽ lấy việc gì thủ 

hộ, hoặc tự mình thủ hộ, hoặc sai đệ tử, hoặc sai quan thuộc hầu hạ, tùy theo 

Phật dạy. 

Tu bồ đề biết Bát nhã ba la mật có vô lượng lực, lại biết ý Phật muốn khiến cho 

Bát nhã ba la mật Phật qúy trọng, không cần thọ ân, cho nên nói với Ðế thích: 

Kiều thi ca, trong Bát nhã ba la mật, tất cả đều không, như huyễn, như mộng, vả 

ông thấy nhất định có một pháp có thể thủ hộ ư? 

Ðế thích đáp: Thưa không. 

Nếu có một pháp có thể thấy, thời không gọi là Bát nhã ba la mật rốt ráo không. 

Nếu có một pháp không thể thấy, tại sao tôi sẽ làm việc gì để thủ hộ? 

* Lại nữa, Kiều thi ca! Nếu người tu an trú như trong Bát nhã ba la mật nói, tức là 

thủ hộ. Nếu Bồ tát nhất tâm tín thọ như trong Bát nhã ba la mật nói, tư duy nhớ 

nghĩ  đúng,  vào  thiền  định  quán  thật  tướng  các  pháp,  được  trí  tuệ  về  rốt  ráo 

không,  tương  ưng  với  vô  sanh  pháp  nhẫn,  vào  địa  vị  Bồ  tát.  Người  như  vậy 

không tiếc thân mạng, huống gì vật bên ngoài? người này không cần thủ hộ. Thủ 

hộ là ngăn các điều khổ não, khiến được an vui. Người này lìa hết thảy pháp thế 

gian,  nên  không  có  ưu  sầu  khổ  não;  được  việc  thế  gian  không  lấy  làm  mừng, 

mất việc thế gian không lấy làm lo, nghĩa là thường không lìa hạnh Bát nhã ba la 

mật như đã nói. Nếu người tu một thời gian, sau trở lại bị mất, thời nên cần thủ 

hộ; nếu thường không lìa Bát nhã ba la mật như đã nói, thời không cần thủ hộ. 

Như qủy Dạ xoa Gìa la lấy nắm tay đánh trên đầu Xá lợi phất, trong lúc Xá lợi 

phất vào Diệt tận định, không biết đánh đau. Khí phần của Bát nhã ba la mật tức 

là Diệt tận định. Thế nên người hoặc phi nhân không thể tìm được thuận tiện để 

phá. 

Lược  nói có  hai nhân duyên  không cần  thủ hộ, mà hoặc người hoặc phi nhân 

không tìm được thuận tiện  để phá: 1.  Ðối  với  thân cho đến  hết thảy pháp đều 

chán lìa, vì không có ta, không có của ta, nên không dính mắc gì, như chém cỏ 

cây, không sanh ưu sầu. 2. Ðược vô thượng diệu pháp nên được mười phương 

chư Phật, Bồ tát, chư thiên thủ hộ. 

* Lại nữa, thí như người muốn thủ hộ hư không, đối với hư không, mưa không 

thể hại, nắng gió không thể khô, đạo trượng không thể cắt; nếu có người muốn 

thủ hộ hư không, thì chỉ luống tự mình khổ nhọc, đối với hư không vô ích. Nếu 

người muốn thủ hộ Bồ tát tu Bồ tát tu Bát nhã ba la mật cũng như vậy, muốn làm 

cho  việc này được rõ ràng nên hỏi ông  có thể thủ hộ hư không  và người thấy 

trong mộng, và bóng, tiếng vang, huyễn hóa chăng? Ðáp: Thưa không, vì pháp 

ấy chỉ dối tâm và mắt, tạm hiện ra liền mất, làm sao thủ hộ được! Bồ tát tu Bát 

nhã ba la mật cũng như vậy, quán năm uẩn hư dối như mộng. Như pháp vô vi, 

như như, pháp tánh, thật tế, bất khả tư nghì tánh không thể thủ hộ cũng không 

có  lợi  ích.  Bồ  tát  tu  Bát  nhã  biết  thân  giống  như  như  như,  pháp  tánh,  thật  tế 

không phân biệt, khi được lợi cúng dường không mừng, khi phá hoại mất không 

lo, người như vậy đâu cần thủ hộ? 

Bấy giờ Ðế thích tham quý trí tuệ như mộng ấy, còn Bồ tát được lực trí tuệ ấy 

không cần sự thủ hộ bên ngoài, cho nên hỏi Tu bồ đề: Làm sao Bồ tát biết pháp 

không ấy như mộng? Ðúng như điều được biết thấy không nghĩ đến mộng v.v... 

mộng  huyễn  v.v...  dụ  cho  năm  uẩn,  người  chấp  trước  năm  uẩn,  không  chấp 

trước mộng. Muốn khiến lìa việc chấp trước, nên lấy việc không chấp trước làm 

ví dụ. Muốn khiến quán năm uẩn như mộng, nhưng đối với mộng lại sanh chấp 

trước; nên Ðế thích hỏi như mộng cũng không chấp trước là mộng. Ðối người 

phàm  phu  lấy  mộng  dụ  năm  uẩn,  họ  lại  chấp  trước  mộng  mà  nói  rằng:  "chắc 

chắn có mộng, sinh ra trong khi ngủ", thế ấy gọi là  nghĩ đến mộng. mộng ấy xấu, 

mộng ấy tốt, phân biệt như vậy, ấy gọi là  nghĩ đến mộng ấy. Mộng được việc tốt 

thời tâm cao, được việc xấu, thời tâm sầu, lại dùng mộng ấy để thí dụ, mà hiểu 

được thật trí tuệ như mộng, ấy gọi là  nghĩ đến dùng mộng.  Nghe thí dụ ấy, nói ta 

nhân mộng ấy mà biết được các pháp như mộng, ấy gọi là   nghĩ đến ta mộng.  

Các thí dụ khác cũng như vậy. 

Bấy giờ Tu bồ đề đáp Ð? thích: Nếu hành giả không nghĩ đến sắc là không nghĩ 

đến sắc, ấy là sắc người, sắc phi nhân, sắc cây, sắc núi, là sắc bốn đại, sắc bốn 

đại tạo ra v.v... không nghĩ đến sắc ấy, hoặc thường hoặc vô thường v.v... cũng 

không  vì  sắc  nên  sanh  tâm  kiêu  mạng;  không  nghĩ  đến  sắc  là  của  ta,  mà  vào 

cửa vô ngã, thẳng đến trong thật tướng các pháp. Người ấy có thể không nghĩ 

đến mộng  v.v... dùng các thí  dụ  mộng  v.v... phá tâm chấp  năm uẩn, phá chấp 

trước nên đối với mộng cũng không sai lầm. Nếu không thể phá chấp trước sắc, 

người ấy đối với sắc có sai lầm, đối với mộng cũng sai lầm. Thọ, tuởng, hành, 

thức  cho  đến  trí  nhất  thiết  chủng  cũng  như  vậy.  Huyễn,  rán  nắng,  tiếng  vang, 

bóng, hóa v.v... cũng như vậy. Các Bồ tát biết các pháp như mộng, đối với mộng 

cũng không nghĩ đến tưởng. 

KINH: Bấy giờ do thần lực Phật nên trong ba ngàn đại thiên thế giới các trời Tứ 

thiên vương, trời Ba mươi ba, trời Dạ ma, trời Ðâu suất đà, trời Hóa lạc, trời Tha 

hóa tự tại, trời Phạm thiên, trời Phạm phụ, trời Phạm chúng, trời Ðại phạm, trời 

Thiểu quang, cho đến trời Tịnh cư. Các chư thiên ấy dùng hương Chiên đàn trời 

từ xa rãi lên trên Phật, đi đến chỗ Phật, đầu mặt lễ chân Phật, lui đứng một bên. 

Bấy giờ, trời Tứ thiên vương, trời Ðế thích, và trời Ba mươi ba, vua Phạm thiên 

cho  đến  các  trời  Tịnh  cư,  nhờ  thần  lực  Phật  nên  thấy  được  ngàn  đức  Phật  ở 

phương dông thuyết pháp; cũng tướng mạo như vậy, danh tự như vậy, nói phẩm 

Bát nhã ba la mật ấy. Các tỳ kheo đều có tự hiệu Thích đề hoàn nhân. Phương 

nam, tây, bắc Tu bồ đề, các người vấn nạn phẩm Bát nhã ba la mật đều có tự 

bốn góc trên dưới cũng mỗi mỗi ngàn đức Phật hiện ra như vậy. 

Bấy giờ, Phật bảo Tu bồ đề: Di lặc Bồ tát ma ha tát, khi được Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề, cũng sẽ ở tại chỗ này thuyết Bát nhã ba la mật, như trong hiền kiếp 

các Bồ tát ma ha tát khi được Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, cũng sẽ ở tại chỗ 

này thuyết Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Di lặc Bồ tát ma ha tát khi được Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề, dùng tướng gì, nhân gì, nghĩa gì nói nghĩa Bát nhã 

ba la mật? 

Phật bảo Tu bồ đề: Di lặc Bồ tát ma ha tát khi được Vô thượng Chánh đẳng Bồ 

đề, sẽ thuyết pháp như vầy: Sắc chẳng phải thường chẳng phải vô thường; Sắc 

chẳng  phải  khổ  chẳng  phải  vui,  sắc  chẳng  phải  ngã  chẳng  phải  vô  ngã,  sắc 

chẳng phải tịnh chẳng phải bất tịnh . Sẽ thuyết pháp như  vầy: Sắc chẳng phải 

trói chẳng phải mở. Sẽ thuyết pháp như vầy: Thọ, tưởng, hành, thức chẳng phải 

thường chẳng phải vô thường cho đến chẳng phải trói chẳng phải mở. Sẽ thuyết 

pháp như vầy: Sắc chẳng phải quá khứ, chẳng phải vị lai, chẳng phải hiện tại; 

thọ, tưởng, hành, thức cũng như vầy. Sẽ thuyết pháp như vầy: Sắc rốt ráo tịnh; 

Thọ, tưởng, hành, thức rốt ráo tịnh, cho đến nhất thiết trí rốt ráo tịnh. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật ấy thanh tịnh. 

Phật  dạy:  Vì  sắc  thanh  tịnh  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  thanh  tịnh;  vì  thọ,  tưởng, 

hành, thức thanh tịnh nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh. 

Bạch đức Thế Tôn, vì sao sắc thanh tịnh nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh; vì sao 

thọ, tưởng, hành, thức thanh tịnh nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh? 

Phật  dạy:  Nếu  sắc  không  sanh  không  diệt,  không  nhơ  không  sạch,  ấy  là  sắc 

thanh  tịnh;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  không  sanh  không  diệt,  không  nhơ  không 

sạch, ấy là thọ, tưởng, hành, thức thanh tịnh. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, vì hư không thanh tịnh nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh? 

Bạch đức Thế Tôn! Tại sao vì hư không thanh tịnh nên Bát nhã ba la mật thanh 

tịnh? 

Phật  dạy:  Hư  không  không  sanh  không  diệt  nên  thanh  tịnh,  Bát  nhã  ba  la  mật 

cũng như vậy. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, vì sắc không ô nhiễm nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh, vì 

thọ, tưởng, hành, thức không ô nhiễm nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh. 

Bạch đức Thế Tôn, tại sao vì sắc không ô nhiễm nên Bát nhã ba la mật thanh 

tịnh; vì thọ, tưởng, hành, thức không ô nhiễm nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh? 

Phật dạy: Như hư không, không thể ô nhiễm nên hư không thanh tịnh. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  vì  sao  như  hư  không,  không  thể  ô  nhiễm  nên  hư  không 

thanh tịnh? 

Phật dạy: Hư không, không thể chấp thủ nên hư không thanh tịnh. Vì hư không 

thanh tịnh nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh. 

* Lại nữa, Tu bồ đe,à vì hư không có thể nói nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh. 

Bạch đức Thế Tôn, vì sao hư không có thể nói nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh? 

Phật dạy: Nhân nơi hư không mà có hai âm thanh xuất hiện. Nên bát nhã ba la 

mật  cũng  như  hư  không,  vì  có  thể  nói  nên  thanh  tịnh.  Tu  bồ  đề,  vì  hư  không 

không thể nói nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh. 

* Lại nữa, vì như hư không không thể đắc, nên Bát nhã ba la mật thanh thịnh. 

Bạch đức Thế Tôn, vì sao như hư không không thể đắc, nên Bát nhã ba la mật 

thanh tịnh? 

Phật dạy: Như hư không không có tướng sở đắc, Bát nhã ba la mật cũng như 

hư không, không có tướng sở đắc nên thanh tịnh. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  hết  thảy  pháp  chẳng  sanh  chẳng  diệt,  chẳng  nhơ  chẳng 

sạch nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh. 

Bạch  đức  Thế  Tôn!  Vì  sao  hết  thảy  pháp  chẳng  sanh  chẳng  diệt,  chẳng  nhơ 

chẳng sạch nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh? 

Phật dạy: Vì hết thảy pháp rốt ráo thanh tịnh nên Bát nhã ba la mật thanh tịnh. 

LUẬN: Bát nhã ba la mật tuy đều thậm thâm, song trong phẩm này nói rõ ràng 

thật tướng các pháp, nên chư thiên trong ba ngàn đại thiên thế giới đem các đồ 

cúng dường đến cúng dường Phật, rồi đứng một bên. 

Hỏi: Chính chư thiên trên kia, nay trở lại ư? 

Ðáp: Có người nói: Việc đã làm lâu nên đi rồi trở lại. Có người nói: Còn có trời 

mới đến. Vì muốn khiến tín thọ Bát nhã, nên mười phương mỗi mặt đều có ngàn 

đức Phật hiện. Người ấy có nhân duyên đại phước đức nên thấy được ngàn đức 

Phật,  và  nhờ  thần  lực  của  Phật  mà  mọi  người  tại  hội  đều  thấy  mười  phương 

Phật. Chỗ thấy của trời người có hạn, không phải oai thần của Phật thì không do 

đâu thấy được chư Phật kia. Ngưòi ở trước Phật nói pháp, đều có tự hiệu Tu bồ 

đề, những người nạn vấn đều có tự hiệu Thích đề hoàn nhân. Lấy tự hiệu đồng 

nhau như vậy có ngàn người. 

Khi ấy Tu bồ đề, Ðế thích đều hoan hỷ nói: Chẳng phải riêng tôi có thể nói có thể 

hỏi. Phật muốn chứng minh  việc ấy  nên dẫn rộng  việc  ấy, nói Di lặc  và Bồ tát 

trong Hiền kiếp, ở nước Ma già đà, thành Vương Xá, núi Kỳ xà quật nói Bát nhã 

ba la mật. Như trong Kinh nói: Di lặc Bồ tát đem đại chúng đi đến núi Kỳ xà quật, 

lấy ngón chân mở đỉnh núi, thân cốt Ma ha ca diếp mặc áo Tăng già lê, cầm gậy 

tích mang bình bát từ núi đi ra, Di lặc nói với đại chúng rằng: Có đức Phật Thích 

ca Mâu ni thời quá khứ, lúc con người sống trăm tuổi, người này là người biết đủ 

ít muốn, tu hạnh Ðầu đà đệ nhất trong hàng đệ tử, đủ sáu thần thông, được ba 

minh:  thường  thương  xót  lợi  ích  chúng  sanh,  nên  dùng  lực  thần  thông,  khiến 

thân cốt ấy tồn tại đến nay. Nhân nơi thân nhỏ ấy còn được lợi như vậy, huống 

gì thân các ông lớn, thân lớn lại sanh vào đời tốt, mà không thể tự lợi. 

Bấy giờ, Di lặc nhân việc ấy mà nói pháp rộng rãi, khiến vô  lượng chúng sanh 

được dứt hết khổ. 

Do việc ấy, biết Di lặc ở trong núi Kỳ xà Quật thuyết pháp Bát nhã ba la mật ấy, 

chư Phật quá khứ, vị lai, hiện tại đều nói, hãy nên tín thọ. 

Tu bồ đề hỏi: "Di lặc lấy tướng gì, nhân gì, lấy pháp môn gì để nói?" Phật dạy: 

Nói như Ta nói. Các pháp sắc v.v... chẳng phải thường chẳng phải vô thường, 

chẳng phải trói chẳng phải mở, như đã nói trước đây. Cũng không nói sắc quá 

khứ, vị lai, hi?n tại. Như Niết bàn ra ngoài ba cõi, các pháp sắc v.v... cũng như 

vậy, như trước đây nói hết thảy pháp như tướng Niết bàn. Di lặc cũng như vậy. 

Bấy giờ, Tu bồ  đề hoan hỷ  bạch  Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát  nhã ba la 

mật ấy thanh tịnh đệ nhất. 

Phật dạy: Vì các pháp sắc v.v... thanh tịnh nên Bát nhã tịnh. Vì nhân quả giống 

nhau. 

Các  pháp  sắc  v.v...  thanh  tịnh  là  sắc  pháp  không  mất  nghiệp  nhân  duyên  và 

không thủ đắc các pháp nhất  định thật có tướng sanh, nên  chẳng sanh chẳng 

diệt.  Vì  tướng  các  pháp  thường  không  ô  nhiễm  nên  chẳng  nhơ  chẳng  sạch. 

Trong  đây  nói  thí  dụ,  là  muốn  làm  cho  sự  việc  rõ  ràng.  Như  hư  không,  bụi  và 

nước  không  dính,  vì  tánh  nó  thanh  tịnh.  Bát  nhã  ba  la  mật  cũng  như  vậy,  vì 

chẳng  sanh  chẳng  diệt  nên  thường  thanh  tịnh.  Như  hư  không,  không  thể  bị  ô 

nhiễm, Bát nhã ba  la mật cũng như  vậy. Tuy  tà kiến hý luận, không thể làm ô 

nhiễm;  đao  gậy  việc  dữ  không  thể  phá  hoại;  không  có  sắc  không  có  hình  nên 

không thể chấp thủ. Không thể chấp thủ thời không thể ô nhiễm. 

* Lại nữa, các Bồ tát trú trong trí biện tài vui nói không ngại, vì chúng sanh nói 

mười hai bộ kinh, 84.000 pháp tụ. Ðều là một việc Bát nhã ba la mật; mà phân 

biệt nói ra nhiều cách. Thế nên nói Bát nhã ba la mật có thể nói, thanh tịnh như 

hư không, nhân nói hư không và hang núi, có người từ miệng phát ra âm thanh 

giữa trống, nhân  nơi hai  âm thanh nên gọi là  tiếng  vang. Như tiếng  vang giữa 

không, tiếng nơi miệng cũng như vậy. Hai thứ tiếng ấy đều hư dối không thật; 

mà người ta cho tiếng là thật còn vang là hư dối. Bát nhã cũng như vậy. Hết thảy 

pháp đều rốt ráo không, như huyễn, như mộng; pháp phàm phu, pháp thánh đều 

là hư dối. Tiểu Bồ tát cho pháp phàm phu là hư dối, pháp thánh là thật. 

Hỏi: Cả hai đều hư dối, cớ sao tiểu Bồ tát cho pháp phàm phu là hư dối, pháp 

thánh là thật? 

Ðáp:  Pháp  thánh  do  công  đức  trì  giới,  thiền  định,  trí  tuệ,  tu  tập  mà  thành,  cho 

nên cho là thật, vì pháp pham phu tự nhiên có, như vang tự nhiên phát ra, chẳng 

phải do người làm nên cho là hư dối. Chúng sanh từ vô thỉ lại đây, chấp trước 

thân này, tiếng từ thân phát ra cho là thật; tiểu Bồ tát vui sâu thiện pháp nên cho 

là thật. 

* Lại nữa, như giữa hư không, không có tướng âm thanh ngữ ngôn, nên không 

thể nói âm thanh ngữ ngôn đều là pháp làm ra, còn hư không là pháp không làm 

ra. Bát nhã ba la mật cũng như vậy. Thâm nghĩa đệ nhất rốt ráo không, không có 

ngôn thuyết, hết thảy đường ngôn thuyết dứt. 

*  Lại  nữa,  như  hư  không,  không  có  tướng  sở  đắc,  chẳng  đắc  có,  chẳng  đắc 

không  có.  Hoặc  có,  thì  không  có  tướng  như  trước  phá  tướng  hư  không;  hoặc 

không có, thì chính nhân nơi hư không tạo ra vô lượng việc. Bát nhã ba la mật 

cũng như vậy. Tướng có, tướng không có đều bất khả đắc nên thanh tịnh. 

*  Lại  nữa,  Bát  nhã  ba  la  mật,  nhân  ức  niệm  đúng  các  pháp  mà  phát  sanh,  ức 

niệm đúng là rốt ráo "Không" thanh  tịnh, nên hết  thảy  pháp  chẳng sanh chẳng 

diệt, chẳng nhơ chẳng sạch. 

 (Hết cuốn 64 theo bản Hán). 

--o0o – 





Cuốn 65 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Nếu thiện nam tử, thiện nữ 

nhân, thọ trì Bát nhã ba la mật và thân cận, nhớ nghĩ đúng, thời trọn không bị 

bệnh mắt, tai, mũi, lưỡi, thân; thân không tàn tật, cũng không suy già, trọn không 

bị hoạnh tử. Vô số trăm ngàn vạn ức chư thiên, trời Tứ thiên vương, cho đến trời 

Tịnh cư, đều đi theo nghe, lãnh thọ. Sáu ngày trai là mỗi tháng mồng 8, 23, 14, 

15, 29, 30, chư thiên tu hội; thiện nam tử làm pháp sư, tại chỗ thuyết Bát nhã ba 

la mật, chư thiên đều tập đến. Thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy ở giữa đại chúng 

nói Bát nhã ba la mật, được phước đức vô lượng vô biên vô số, không thể nghĩ 

bàn, không thể cân lường. 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Như  vậy,  như  vậy!  Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  ấy,  nếu 

trong  sáu  ngày  trai  mỗi  tháng  là  mồng  8,  23,  14,  29,  15,  30,  mà  ở  trước  chư 

thiên  ấy  thuyết  Bát  nhã  ba  la  mật,  thì  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  ấy  được 

phước đức vô lượng vô biên vô số không thể nghĩ bàn, không thể cân lường, vì 

sao? Tu bồ đề! Vì Bát nhã ba la mật là trân bảo lớn. Thế nào là trân bảo lớn? Là 

Bát nhã ba la mật ấy, cứu được địa ngục, súc sanh, ngạ qủy và người bần cùng, 

hay cấp cho dòng lớn Sát lợi, Bà la môn, đại gia cư sĩ; cấp cho Tứ thiên vương 

thiện xứ, cho đến phi hữu tưởng, phi vô tưởng xứ; cấp cho quả Tu đà hoàn, quả 

Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A la hán, Bích chi Phật đạo, Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề, vì sao? Vì trong Bát nhã ba la mật có nói rộng đến mười thiện đạo, 

bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ cho đến tám Thánh 

đạo phần; Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba 

la  mật.  Nói  rộng  nội  không  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không,  nói  rộng  Phật 

mười lực, cho đến trí nhất thiết chủng. Từ trong pháp ấy học, xuất sanh ra dòng 

Sát lợi, Bà la môn, đại gia cư sĩ; xuất sanh ra trời Tứ thiên vương, trời Ba mươi 

ba,  trời  Dạ  ma,  trời  Ðâu  suất  đà,  trời  Hóa  lạc,  trời  Tha  hóa  tự  tại,  trời  Phạm 

Thân,  trời  Phạm  Phụ,  trời  Phạm  Chúng,  trời  Ðại  Phạm,  trời  Quang,  trời  Thiểu 

Quang, trời Vô lượng quang, trời Quang AÂm, trời Tịnh, trời Thiểu Tịnh, trời Vô 

lượng tịnh, trời Biến tịnh, trời A tra bà già, trời Phước Sanh, trời Quảng Quả, trời 

Vô tưởng, trời Vô phiền, trời Vô nhiệt, trời Thiện Kiến, trời Thiện Hiện, trời Sắc 

cứu cánh, trời Không vô biên xứ, trời Vô sở hữu xứ, trời Phi hữu tưởng, Phi vô 

tưởng xứ. Học từ trong pháp ấy, được quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A 

na hàm, quả A la hán, được Bích chi Phật đạo, được Vô thượng Chánh đẳng Bồ 

đề. Vì vậy Tu bồ đề, nên Bát nhã ba la mật gọi là trân bảo lớn (Kinh Ðại Bát Nhã 

ghi: Bát nhã ba la mật như vậy gọi là bảo tạng lớn, trân bảo công đức xuất thế 

gian, đều nương Bát nhã ba la mật thâm thâm mà xuất hiện N.D). Trong trân bảo 

Ba  la  mật  không  có  pháp  khả  đắc,  hoặc  sanh  hoặc  diệt,  hoặc  nhơ  hoặc  sạch, 

hoặc thủ hoặc xả; trong trân bảo Ba la mật cũng không có pháp hoặc thiện hoặc 

bất thiện, hoặc thế gian hoặc xuất thế gian, hoặc hữu lậu hoặc vô lậu, hoặc hữu 

vi hoặc vô vi; vì vậy, Tu bồ đề nên gọi là trân bảo Ba la mật không sở đắc. 

Tu bồ đề, trân bảo Ba la mật ấy không có pháp làm ô nhiễm được, vì sao? Vì 

pháp ô nhiễm không thể có được. Tu bồ đề, vì vậy gọi là vô nhiễm Ba la mật. 

Tu bồ đề, nếu Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật, cũng không biết như 

vậy, cũng không phân biệt như vậy, cũng không được như vậy, cũng không hý 

luận như vậy, ấy có thể tu hành Bát nhã ba la mật, cũng có thể lễ cẩn chư Phật, 

từ một nưóc Phật đi đến một nước Phật, cúng dường cung kính, tôn trọng tán 

thán chư Phật; dạo qua các cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sanh, nghiêm 

tịnh cõi Phật. 

Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật ấy, đối với các pháp không có lực, không có phi lực, 

cũng  không  có  nhận,  không  có  cho,  không  sanh  không  diệt,  không  nhơ  không 

sạch,  không  tăng  không  giảm.  Ba  la  mật  ấy  cũng  chẳng  phải  quá  khứ,  chẳng 

phải vị lai, chẳng phải hiện tại, không bỏ cõi Dục, không trú cõi Dục, không bỏ cõi 

Sắc, không trú cõi Sắc. Bát nhã ba la mật ấy không cho cũng không bỏ Thí ba la 

mật,không cho cũng không bỏ Giới ba la mật,không cho cũng không bỏ Nhẫn ba 

la mật, không cho cũng không bỏ Tấn ba la mật, không cho cũng không bỏ Thiền 

ba la mật, không cho cũng không bỏ Bát nhã ba la mật; không cho cũng không 

bỏ  nội  không,  cho  đến  không  cho  cũng  không  bỏ  vô  pháp  hữu  pháp  không, 

không cho cũng không bỏ bốn niệm xứ, cho đến không cho cũng không bỏ tám 

thánh  đạo phần; không cho cũng  không bỏ Phật lực, cho đến không  cho  cũng 

không  bỏ  quả  Tu  đà  hoàn,  cho  đến  không  cho  cũng  không  bỏ  quả  A  la  hán, 

không cho cũng không bỏ Bích chi Phật đạo, cho đến không cho cũng không bỏ 

trí nhất thiết chủng. 

Bát nhã ba la mật ấy không cho pháp A la hán, không bỏ pháp phàm phu; không 

cho pháp Bích chi Phật, không bỏ pháp A la hán; không cho pháp Phật, không 

bỏ pháp Bích chi Phật. 

Bát nhã ba la mật ấy không cho pháp vô vi, không bỏ pháp hữu vi, vì sao? Vì có 

chư Phật hoặc không có chư Phật, tướng các pháp ấy thường trú không biến dị, 

pháp tướng, pháp trụ, pháp vị, thường trú không lầm không mất. 

LUẬN: Hỏi: Hoặc thọ trì, nhớ nghĩ đúng Bát nhã, còn có các hoạn nạn, làm sao 

nói không bị bệnh mắt v.v...? 

Ðáp: Việc này, phẩm công đức và địa ngục ở trên đã nói rộng. Ðó là nói nghiệp 

chẳng phải chắc chắn thọ báo, nên không có các hoạn nạn, lại thường thọ trì, 

nhớ nghĩ đúng; thật hành Bát nhã như đã nói, nên không có các hoạn nạn; thí 

như thuốc hay trị được các bệnh, nếu không chữa trị thích hợp, thời không lành 

bệnh, không phải lỗi tại thuốc. Lại như người tuy có khí cụ, mà không ngăn được 

nạn, chẳng phải lỗi tại khí cụ, người tu cũng như vậy, đời trước tội nặng, đời nay 

không tu đúng như điều được nói, nên không có thế lực Bát nhã, chứ chẳng phải 

lỗi tại Bát nhã. 

Hỏi: Trên trời cũng có Bát nhã ba la mật, cớ sao chư thiên trong sáu ngày trai, đi 

theo người mang thân bất tịnh, cầu nghe nói Bát nhã? 

Ðáp: Trên trời có kinh quyển, truyền nghe như vậy, chẳng phải chính Phật nói. 

Nếu có thì trên trời Ðao lợi, trời Ðâu suất sẽ có, vì sao? Vì khi A tu la chiến đấu 

với trời Ðao lợi, Phật dạy Ðế thích ông nên tụng niệm Bát nhã, còn trên trời Ðâu 

suất  thường  có  Bồ  tát  bổ  xứ,  nói  cho  hàng  chư  thiên,  nên  có  thể  có  Bát  nhã. 

Chư thiên cõi Sắc, thân và y phục nhẹ mỏng vi tế, thường ưa yên lặng, hưởng 

mùi vị thiền định, cho nên không thể có kinh quyển Bát nhã. Chư thiên đắm hai 

thứ vui là vui ngũ dục và vui thiền định; không thể siêng chép, thọ trì Bát nhã ba 

la mật. Còn người cõi Diêm phù đề, thường tinh tấn, viết chép, trì tụng, thọ học, 

nhớ nghĩ đúng, như kinh nói người cõi Diêm phù đề do ba nhân duyên mà hơn 

chư thiên và người cõi Uất đơn việt (Bắc Cu lô châu): 1. Có thể đoạn dâm dục. 

2.  Có  sức  nhớ  biết.  3.  Tinh  tấn  dõng  mãnh.  Người  cõi  Diêm  phù  đề  hay  viết 

chép,  đọc  tụng,  thọ  trì  nên  chư  thiên  xuống  đến  lễ  bái  kinh  quyển  Bát  nhã, 

hoaàu7841?c muốn nghe nói. 

Lại có người nói: Trên trời nếu có kinh quyển, còn từ xa đi đến cúng dường, thì 

phước đức tăng thêm. cầu Bát nhã ba la mật không biết chán đủ. Cũng có trời 

Bồ  tát  muốn  làm  cho  Bát  nhã  tôn  trọng,  nên  xuống  đến,  muốn  làm  cho  chúng 

sanh  càng  thêm  tin  kính,  chư  thiên  còn  đi  đến,  huống  gì  chúng  ta?  Hành  giả 

hoặc nghe mùi thơm, hoặc thấy ánh sáng, có những việc hy hữu như thấy, cho 

nên thâm tâm tin ưa Bát nhã. 

Lại người chưa lìa dục, ác qủi, Ma dân thường tìm chỗ hở, làm cho rơi vào chỗ 

ác. Từ trời Tứ thiên vương cho đến trời Tịnh cư, là chư thiên có sức lớn đến, thì 

tiểu quỷ tránh đi. Bồ tát thường sanh đại tâm thanh tịnh, như phẩm trước nói, thế 

nên đi đến theo pháp sư. 

Sáu ngày trai, chư thiên đi đến xem tâm người, ngày 15, ngày 30, trở lại báo với 

chư thiên. 

*  Lại  nữa,  6  ngày  trai  ấy  là  6  ngày  ác,  làm  cho  người  suy  xấu,  nếu  có  người 

trong các ngày ấy thọ 8 giới, trì trai, bố thí, nghe pháp, khi ấy chư thiên hoan hỷ, 

tiểu qủy không được dễ dàng phá hoại, lợi ích người tu. Ngày ấy pháp sư lên tòa 

cao  thuyết  pháp.  Có  các  nhân  duyên  như  vậy,  nên  chư  thiên  đều  đến.  Người 

thuyết  pháp  tán  thán  vô  lượng  vô  biên  vô  thượng  pháp,  tức  là  Bát  nhã  ba  la 

mâït,  cũng  được  vô  lượng  vô  biên  phước  đức.  Nếu  nói  cho  người,  người  độn 

căn, phước đức mỏng, nên được phước ít, nói cho chư thiên, chư thiên lợi căn, 

phước đức nhiều, ruộng phước tốt, nên được phước nhiều. Nên Phật dạy người 

tu trong các ngày trai ở giữa chư thiên và đại chúng nói Bát nhã, được phước vô 

lượng. Trong đây Phật hứa nhận lời Tu bồ đề nói, lại tự nói vô lượng nhân duyên 

của phước đức, đó là Bát nhã ba la mật. Ðại trân Bát nhã ba la mật ấy như ngọc 

báu như ý; hay thỏa mãn ước nguyện của mọi người, còn Bát nhã ba la mật này 

hay làm thỏa mãn ước nguyện của tất cả chúng sanh, tức lìa khổ được vui. 

Lìa khổ là Bát nhã ba la mật hay cứu vớt chúng sanh địa ngục, súc sanh, ngạ 

qủy và người nghèo cùng. 

Cho vui là cho dòng lớn Sát lợi, cho đến Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Pháp 

lành là nhân duyên của cái vui ấy, ở trong Bát nhã ba la mật có nói rộng. Ðó là 

mười  thiện  đạo,  cho  đến  nhất  thiết  trí,  cũng  như  ngọc  như  ý,  hay  phát  xuất  y 

phục, ẩm thực, vàng bạc v.v... tùy ý cần dùng, Bát nhã ba la mật cũng như vậy, 

hay làm cho được  mười thiện đạo, cho đến nhất thiết trí, dòng lớn Sát lợi  cho 

đến Phật.Vì việc ấy nên gọi là trân bảo Ba la mật. 

* Lại nữa, trân bảo Ba la mật là như người được ngọc như ý, thời tùy ý cần chi 

đều được nấy; mất nó thời ưu não, còn Bát nhã ba la mật này chẳng sanh chẳng 

diệt,  thường  không  mất;  đời  đời  cho  chúng  sanh  vui,  cuối  cùng  làm  cho  được 

thành Phật. Như người được ngọc như ý thời tâm tự cao, khinh hèn người khác, 

ấy  là  nhân  duyên  suy  hoại,  nếu  người  được  Bát  nhã  ba  la  mật  thế  gian,  cũng 

phân  biệt  như  vậy,  đắm  các  thiện  pháp,  bỏ  các  ác  pháp,  sanh  tâm  cao  ngạo, 

khinh miệt người khác, thời đó là mở cửa các tội. Còn trong trân bảo Bát nhã ba 

la mật, xuất thế gian Bát nhã ba la mật, không phân biệt lành chẳng lành, ấy gọi 

là đại trân bảo Ba la mật, hay làm lợi ích chúng sanh, rốt ráo không ưu não. Trân 

bảo Ba la mật ấy, thiện pháp còn không làm ô nhiễm, huống gì pháp bất thiện. 

Như trong đây nói, như vậy cũng chẳng có kẻ biết, như trên tướng nói Bát nhã, 

cũng  không  khởi  lên  là  biết,  không  khởi  lên  là  kẻ  biết.  Không  thủ  tướng  cũng 

không  sanh  tâm  chắp  đắm;  không  phân  biệt,  không  tìm  định  tướng;  ấy  gọi  là 

không có tội lỗi, không có pháp ái, dứt các hý luận. Như vậy, người chân thật tu 

hành Bát nhã ba la mật, dùng pháp lễ Phật, tự được lợi ích thật pháp, nên hay 

làm  lợi  ích  chúng  sanh;  hay  tự  lìa  ác,  hay  khiến  chúng  sanh  lìa  ác.  Cho  nên 

nghiêm tịnh được thế giới Phật; do lực phương tiện không sở đắc, nên biết pháp 

tướng rốt ráo tịch tịnh, nhưng hay vì chúng sanh nên phân biệt các thiện pháp. 

Bát nhã ba la mật rốt ráo thanh tịnh, nên không có lực, không có phi lực, thí như 

hư không tuy không có pháp, mà nhân nơi hư không mới có được sở tác. Không 

có một pháp gì có tướng nhất định có thể thủ trước, nên không có lực; được thật 

tướng các pháp, đối các thiện pháp không ngại, cho đến hàng phục Ma quân mà 

thành Phật, chẳng phải không có lực. 

Chẳng thọ lãnh chẳng cho, chẳng sanh chẳng diệt v.v... cho đến chẳng bỏ pháp 

hữu vi, chẳng cho pháp vô vi, cũng như vậy. Trong đây nói nhân duyên: Có Phật 

không có Phật, pháp tánh vẫn thường trú thế gian. 

Các pháp tánh tức là thật tướng các pháp, thật tướng các pháp là Bát nhã ba la 

mật. Nếu lấy thường vô thường mà tìm thật tướng các pháp, đều là sai lầm. Nếu 

người  vào  trong  pháp  tánh,  thời  không  có  sai  lầm;  vì  pháp  tánh  thường  nên 

chẳng diệt chẳng mất. 

KINH: Bấy giờ các thiên tử đứng ở giữa hư không, phát âm thanh lớn, nhảy nhót 

vui mừng, lấy hoa Ưu bát la, hoa Ba đầu na, hoa Câu vật đầu, hoa Phân đà lị rãi 

trên Phật, nói như vầy: Chúng con ở cõi Diêm phù đề, thấy Phật chuyển pháp 

luân lần thứ hai, trong ấy vô lượng trăm ngàn thiên tử, được vô sanh pháp nhẫn. 

Phật bảo Tu bồ đề:  Pháp luân ấy chẳng phải chuyển lần thứ nhất,  chẳng phải 

chuyển lần thứ hai. Bát nhã ba la mật chẳng vì chuyển nói mà xuất hiện, chẳng 

vì qui hoàn mà xuất hiện, vì vô pháp hữu pháp không. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Tại  sao  vì  vô  pháp  hữu  pháp 

không nên Bát nhã ba la mật chẳng vì chuyển nói chẳng vì quy hoàn nên xuất 

hiện? 

Phật dạy: Bát nhã ba la mật, tưóng Bát nhã ba la mật không; cho đến Thí ba la 

mật, tướng Thí ba la mật không; nội không, tướng nội không không, cho đến vô 

pháp  hữu  pháp  không,  tướng  vô  pháp  hữu  pháp  không  không;  bốn  niệm  xứ, 

tướng bốn niệm xứ không, cho đến tám Thánh đạo phần, tướng tám Thánh đạo 

phần  không;  Phật  mười  lực,  tướng  Phật  mười  lực  không,  cho  đến  mười  tám 

pháp không chung, tướng mười tám pháp không chung không; quả Tu đà hoàn, 

tướng quả Tu đà hoàn không; quả Tu đà hàm, tướng quả Tu đà hàm không; quả 

A la hán, tướng quả A la hán không; Bích chi Phật đạo, tướng Bích chi Phật đạo 

không; trí nhất thiết chủng, tướng trí nhất thiết chủng không. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật của Bồ tát ma 

ha tát là đại Ba la mật, vì sao? Vì tuy hết thảy pháp tự tướng không, mà các Bồ 

tát ma ha tát nhân nơi Bát nhã ba la mật chứng được Vô thượng Chánh đẳng Bồ 

đề, cũng không có pháp có thể được chuyển pháp luân, cũng không có pháp có 

thể  chuyển,  cũng  không  có  pháp  có  thể  hoàn;  ở  trong  đại  Ba  la  mật  ấy,  cũng 

không có pháp có thể thấy, vì sao? Vì pháp ấy không thể có được, hoặc chuyển 

hoặc hoàn, vì hết thảy pháp rốt ráo chẳng sanh, vì sao? Vì tướng không, không 

thể chuyển, không thể hoàn; tướng vô tướng không thể chuyển không thể hoàn 

tướng  vô  tác,  không  thể  chuyển  không  thể  hoàn.  Nếu  nói  Bát  nhã  ba  la  mật 

được  như  vậy,  giáo  hóa,  chiếu  soi,  khai  mở,  chỉ  bày,  phân  biệt  hiển  hiện,  giải 

thích, cạn dễ, người giáo hóa được như vậy, gọi là thanh tịnh nói Bát nhã ba la 

mật,  cũng  không  có  người  nói,  cũng  không  có  người  lãnh  thọ,  cũng  không  có 

người chứng. Nếu không có nói, không có thọ, không có chứng, cũng không có 

người diệt hoại, đối với người thuyết pháp ấy cũng không có phước điền rốt ráo 

nhất định. 

LUẬN: Chư thiên nghe nói Bát nhã, rất vui mừng nhảy nhót, chư thiên thân nhẹ 

căn lợi, phân biệt chấp tướng, biết có nhẹ nặng, nghe nói Bát nhã ba la mật rốt 

ráo thanh tịnh, thật tướng bình đẳng, đại lợi ích cho chúng sanh, không chi hơn 

được,  nên  nhảy  nhót  vui  mừng,  khởi  thân  nghiệp  khẩu  nghiệp,  mang  đồ  cúng 

dường, hoa sen v.v... cúng dường Phật, nói rằng: Chúng con ở tại cõi Diêm phù 

đề, thấy Phật chuyển pháp luân lần thứ hai. 

Hỏi: Ban sơ thuyết pháp khiến người đắc đạo, gọi là chuyển pháp luân, sao nay 

nói pháp luân chuyển lần thứ hai? Nếu do Phật nói gọi là chuyển pháp luân; đều 

là pháp luân, chứ đâu có giới hạn lần thứ hai? 

Ðáp: Ban sơ thuyết  pháp gọi là định thật một pháp luân, nhân chuyển nói ban 

đầu cho đến khi pháp tận, chung gọi là chuyển. Chư thiên thấy trong chúng hội 

nay có nhiều người phát tâm Vô thượng đạo, được vô sanh pháp nhẫn, vì thấy 

lợi ích ấy, nên tán thán nói chuyển pháp luân thứ hai. Sơ chuyển pháp luân, tám 

vạn chư thiên được vô sanh pháp nhẫn, một mình A nhã Kiều trần như được sơ 

đạo quả (Dự lưu), nay vô lượng chư thiên được vô sanh pháp nhẫn, thế nên nói 

chuyển pháp luân thứ hai; nay chuyển pháp luân giống như sơ chuyển. 

Hỏi; Nay chuyển pháp luân, nhiều người đắc đạo, sơ chuyển pháp luân người 

đắc đạo ít, cớ sao lấy lớn dụ nhỏ. 

Ðáp: Việc của chư Phật có hai thứ: 1. Mật. 2. Hiển. Sơ chuyển pháp luân, người 

Thanh văn thấy tám vạn một người được Sơ đạo quả, hàng Bồ tát thấy vô lương 

vô số người được Thanh văn đạo, vô số người gieo nhân Bích chi Phật đạo, vô 

lượng vô số người phát tâm vô thượng đạo, vô lượng vô số người tu sáu Ba la 

mật đạo, được các môn tam muội Ðà la ni sâu xa, mười phương vô lượng chúng 

sanh được  vô sanh  pháp nhẫn.  Vô lượng  vô số chúng sanh trụ từ Sơ địa cho 

đến  Thập  địa,  vô  lượng  vô  số  chúng  sanh  được  còn  đòi  bổ  xứ  làm  Phật,  vô 

lượng  vô  số  chúng  sanh  được  ngồi  đạo  tràng,  nghe  pháp  ấy  mau  thành  Phật 

đạo. 

Có bất khả tư nghì tướng như  vậy, ấy gọi là tướng mật chuyển pháp luân, thí 

như mưa lớn, cây lớn thời hưởng nhiều, cây nhỏ thời hưởng ít, vì vậy nên biết 

sơ chuyển pháp luân cũng lớn. Lấy sau thí dụ trước, không có lỗi. 

 Chuyển pháp luân chẳng phải một chẳng phải hai  là vì rốt ráo không, và vì quả 

báo  chuyển  pháp  luân  là  Niết  bàn  nên  nói  như  vậy,  ấy  là  trong  nhân  nói  quả. 

Pháp luân tức là Bát nhã ba la mật, tướng Bát nhã ba la mật không khởi không 

tác, cho nên không chuyển không hoàn. Như trong 12 nhân duyên, nói vô minh 

rốt ráo không, nên không thể thật sanh ra các hành v.v... vô minh hư vọng điên 

đảo, không có thật nhất định, cho nên không có pháp có thể diệt. Nói pháp sanh 

thế gian nên gọi là chuyển. Nói pháp diệt thế gian, nên gọi là hoàn. Trong Bát 

nhã  ba  la  mật  không  có  hai  việc  ấy,  nên  nói  không  chuyển  không  hoàn.  Vì  vô 

pháp hữu pháp không; vô chuyển là hữu pháp không, vô hoàn là vô pháp không. 

Hỏi: Cớ gì Tu bồ đề hỏi câu: Vì hữu pháp không, nên Bát nhã ba la mật không vì 

chuyển, không vì hoàn mà xuất hiện; nhưng Phật lại lấy "Không" mà đáp? 

Ðáp: Có người nói: Các pháp có 4 tướng: 1. Nói có. 2. Nói không. 3. Nói cũng có 

cũng không. 4. Nói chẳng phải có chẳng phải không. Vì tà ức niệm đối 4 thứ ấy 

nên có thứ tà hạnh. Chấp trước 4 thứ ấy nên gọi là tà đạo; vì chánh ức niệm đối 

4 thứ ấy nên có chánh hạnh, cũng không chấp 4 chánh hạnh nên gọi là chánh 

đạo. Trong đây vì phá chấp tướng phi hữu phi vô, nên gọi là vô pháp hữu pháp 

không. Phật dạy: Cho đến phá phi hữu phi vô, nên nói là không có chuyển không 

có hoàn. 

Phá phi hữu phi vô có 2 cách: 1. Dùng 3 câu trên phá. 2. Dùng thật tướng Niết 

bàn phá. Tu bồ đề! Tuy biết Phật dùng thật tướng Niết bàn phá hữu vô, trong đó 

có Bồ tát mới phát tâm, hoặc còn sai lầm, nên lấy 3 câu phá phi hữu phi vô; đối 

với vô pháp hữu pháp không trở lại sanh tà kiến, nên Phật nói hữu pháp vô pháp 

cũng tự tướng không, thế nên nói Bát nhã ba la mật không chuyển không hoàn. 

Trong  Bát  nhã  ba  la  mật  không  có  tướng  Bát  nhã  ba  la  mật,  vì  hết  thảy  pháp 

không có tướng, cho đến Thí ba la mật cũng như vậy, nội không cho đến tướng 

trí nhất thiết chủng không cũng như vậy. 

Bấy giờ Tu bồ đề và đại chúng hoan hỷ tán thán Bát nhã ba la mật nói rằng: Ðại 

Ba la mật tức là Bát nhã ba la mật. 

 Ðại Ba la mật  là hết thảy pháp tuy tự tánh không mà Bát nhã ba la mật hay lợi 

ích  cho  Bồ  tát,  làm  cho  chứng  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Bồ  đề;  tuy  được 

cũng không sở đắc, tuy chuyển pháp luân cũng không sở chuyển. 

Hỏi: Nếu các pháp không, Bát nhã ba la mật không, Vô thượng Chánh đẳng Bồ 

đề cũng không, thời không nên tán thán Bát nhã là đại Ba la mật? 

Ðáp: Trong đây nói hết thảy pháp tự tánh không, nên trong tự tánh không cũng 

không  có  tự  tánh  không,  thế  nên  gọi  là  đại  Ba  la  mật.  Nếu  không  có  tướng 

không, không nên  vấn nạn; Vì rốt ráo không, nên không có gì để phá, mà vẫn 

làm  các  thiện  pháp  để  chứng  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Bồ  đề.  Ðây  là  nói 

theo thế tục, chẳng phải đệ nhất nghĩa. 

Chư Phật tuy thuyết pháp làm cho người khác đắc đạo, phá phiền não, từ đây 

đến kia, gọi là chuyển, nay các phiền não của chúng tôi hư dối điên đảo, vọng 

ngữ không có tướng nhất định, thì đoạn cái gì? Nếu không đoạn cái gì, thì cũng 

không  có  chuyển  có  hoàn,  thế  nên  nói  tuy  chuyển  pháp  luân  cũng  không  có 

chuyển, hoàn, vì sao? Vì trong Bát nhã ba la mật ấy, không có pháp để cho năm 

mắt có thể thấy được, hoặc chuyển hoặc hoàn , vì hết thảy pháp từ xưa đến nay 

rốt ráo chẳng sanh; là tự tánh không, rốt ráo không, chẳng phải tướng chuyển, 

chẳng  phải  tướng  hoàn.  Vì  sợ  đọa  thường  kiến  nên  chẳng  chuyển,  vì  sợ  đọa 

đo?n kiến nên chẳng hoàn; vì sợ đọa hữu nên chẳng chuyển; vì sợ đọa vô nên 

chẳng  hoàn;  vì  sợ  đắm  thế  gian  nên  chẳng  chuyển,  vì  sợ  đắm  Niết  bàn  nên 

chẳng hoàn. 

Tự tánh không, rốt ráo không, mười tám không, vô lượng các không như vậy, là 

môn không giải thoát chẳng chuyển chẳng hoàn; môn vô tướng, vô tác giải thoát 

cũng như vậy. Vào ba môn giải thoát ấy, bỏ tâm chấp ta, chấp của ta, ấy gọi là 

được giải thoát. Có được tâm không thủ tướng, không chấp trước như vậy, mà 

thuyết,  giáo,  chiếu  v.v...  Bát  nhã  ba  la  mật.  Thuyết  là  học  làm  sách  văn,  học 

miệng  truyền  nói;  Giáo   là  tán  thán  Bát  nhã  khiến  ngưòi  thọ  trì,  đọc  tụng,  nhớ 

nghĩ  đúng.  Chiếu   là  như  người  cầm  đèn  chiếu  vật,  nếu  người  không  biết  Bát 

nhã, lấy ánh sáng trí tuệ chiếu soi khiến biết.  Khai là như kho báu đóng cửa, tuy 

có vật tốt, mà không lấy được, nếu mở cửa thời tùy ý lấy, nhu người nghi ngờ 

không tin Bát nhã, mở cánh cửa tà nghi, bẻ chốt cửa vô minh, thời người ấy tùy 

ý lấy.  Thị  là như người mắt thấy không rõ, lấy ngón tay chỉ cho biết tốt xấu. Như 

người  ít  tin  ít  trí,  chỉ  cho  biết  là  đạo  hay  chẳng  phải  đạo,  là  có  lợi  hay  thất  lợi 

v.v...  Phân biệt là phân biệt các pháp là thiện hay bất thiện, là tội hay phước, là 

thế gian hay Niết bàn. Kinh sách chỉ nói lược, khó hiểu khó tin, phân biệt giải nói 

rộng rãi cho họ được tin hiểu.  Hiển hiện là Phật vì mỗi mỗi  chúng sanh thuyết 

mỗi  mỗi  pháp  hoặc  có  khi  chê  bai  thiện  pháp,  hổ  trợ  pháp  bất  thiện,  nhắm  tới 

khiến  chúng  sanh  được  hiểu.  Thuyết  pháp  là  nói  ý  thú  của  Phật  thích  ứng  với 

chúng  sanh,  khiến  biết  tướng  nhẹ  nặng.  Giải  thích  là  như  vật  báu  ở  trong  đảy, 

buộc  miệng  lại  thời  người  chẳng  biết,  nếu  người  mở  cái  đảy  kinh  quyển  giải 

thích lý nghĩa. Lại như vật nặng, làm cho nhẹ, dùng các nhân duyên thí dụ giải 

thích gốc ngọn, làm cho dễ hiểu.  Thiển dị  là như nước sâu khó lội qua, có người 

phân  tán  nước  ấy  làm  cho  cạn,  thời  lội  qua  dễ  dàng.  Bát  nhã  ba  la  mật  như 

nước rất sâu, lấy sức luận nghị phương tiện giảng giải nói làm cho cạn dễ, cho 

đến người tiểu trí cũng tin hiểu được. Có thể lấy mười việc là thuyết, giáo, chiếu 

v.v... ở trên để giảng nói nghĩa rất sâu xa, ấy gọi là thanh tịnh nói Bát nhã ba la 

mật. 

Trong đệ nhất nghĩa, thật không có thuyết, vì rốt ráo không, nên không có thuyết, 

không  có  thuyết  nên  không  có  tín  thọ,  không  có  tín  thọ  nên  không  có  chứng, 

không có chứng nên không có diệt các phiền não, nếu không có diệt các phiền 

não, thời không có ruộng phước. 

Thọ là tín thọ, đọc tụng tu pháp ấy được quả Sa môn, vào vô sanh pháp nhẫn, 

ấy gọi là chứng. Khi chứng thời các phiền não dứt, được hữu dư Niết bàn; được 

hữu dư Niết bàn nên chắc chắn đó là ruộng phước. Chắc chắn là các pháp đồng 

tánh với Niết bàn, cho nên nói cũng không có ruộng phước chắc chắn. 







GIẢI THÍCH: PHẨM CÁC BA LA MẬT THỨ 44 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm Bách Ba la mật Biến Thán) 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Bất Khả Ðắc thứ 42). 

KINH: Bấy giờ, Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã 

ba la mật vô biên là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Ví như hư không vô biên. 

Bạch đức Thế Tôn, bình đẳng Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì các pháp bình đẳng. 

Bạch đức Thế Tôn, lìa Ba la mật là Bát nhã ba la mật. (Kinh Ðại Bát nhã ghi: Bát 

nhã ba la mật đa như vậy là vô biên Ba la mật đa; Phật dạy: Như vậy! Thí như 

hư không, không biên tế. Bát nhã ba la mật đa như vậy là bình đẳng Ba la mật 

đa; Phật dạy: Như vậy, vì hết thảy pháp tánh bình đẳng. Bát nhã ba la mật đa 

như vậy là viễn ly Ba la mạt đa; Phật dạy như vậy, vì rốt ráo không v.v... N.D). 

Phật dặy: Vì rốt ráo không. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng hoại Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì hết thảy pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, không bờ kia Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì không có danh không có thân. 

Bạch đức Thế Tôn, không chủng Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì hơi thở ra vào chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, bất khả thuyết Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì giác quán chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô danh Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì thọ, tưởng, hành, thức, chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, không đi Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì hết thảy pháp không đến. 

Bạch đức Thế Tôn, không di chuyển Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì hết thảy pháp không nép dấu. 

Bạch đức Thế Tôn, tận Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì hết thảy pháp rốt ráo tận hết. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng sanh Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì hết thảy pháp chẳng diệt. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng diệt ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì hết thảy pháp chẳng sanh. 

Bạch đức Thế Tôn, không tạo tác Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì tác giả chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô tri Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì tri giả chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng đến Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì sanh tử chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng mất Ba la mật là Bát nhã ba la mật. 

Phật dạy: Vì hết thảy pháp chẳng mất. 

LUẬN: Ba la mật vô biên là Tu bồ đề nghe Phật nói nghĩa Ba la mật đại trân bảo, 

nhân đó mà tự tán thán Bát nhã là đại Ba la mật. Lại lấy trí tuệ vào sâu mỗi mỗi 

pháp môn, quán Bát nhã ba la mật như nước biển lớn vô lượng vô biên, biết sâu 

công đức Bát nhã ba la mật, nhân đó phát tâm đại hoan hỷ. Muốn lấy mỗi mỗi 

nhân duyên tán thán Bát nhã; cho nên bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! vô 

biên Ba la mật là Bát nhã ba la mật. Nghĩa vô biên thì từ đầu phẩm cho đến hết 

đều là nghĩa vô biên, vì trở ngại nói việc khác nên lược nói. Nếu nói rộng thời vô 

lượng. 

* Lại nữa, thường là một bên, vô thường là một bên, ngã vô ngã, có, không, thế 

gian có biên giới không biên giới, chúng sanh có biên giới không biên giới, các 

pháp như vậy gọi là tà kiến biên; được Bát nhã ba la mật thời không có các biên 

ấy, nên gọi là vô biên. 

* Lại nữa, thí như chỗ vật cùng tận gọi là biên, hư không, không có sắc không có 

hình, cho nên vô biên; Bát nhã ba la mật rốt ráo thanh tịnh không có biên, không 

có tận, không có chỗ thủ, không có chỗ thọ nhân, không có chỗ chắp đắm, thế 

nên Phật đáp: "Như hư không vô biên nên Bát nhã ba la mật cũng vô biên". 

Bồ tát được pháp nhẫn, quán hết thảy  pháp đều bình đẳng, thế nên nói  vì hết 

thảy pháp bình đẳng nên nói Bát nhã ba la mật bình đẳng. 

Bồ tát dùng tâm rốt ráo không, lìa các phiền não, cũng lìa các pháp, thế nên gọi 

là lìa Ba la mật. Bồ tát dùng Bát nhã ba la mật ấy tìm tướng chung tướng riêng 

các pháp, không thấy được có tướng nhất định bằng lông tóc, vì chẳng thể có 

được, nên đối với hết thảy pháp tâm không chấp trước. Nếu người có tà kiến hý 

luận, dùng tâm tà kiến chấp trước, muốn phá hoại Bồ tát, vì Bồ tát ấy tâm không 

chấp trước, nên không phá hoại được; ấy gọi là chẳng hoại Ba la mật. 

Bờ này gọi là sanh tử, bờ kia là Niết bàn, ở giữa có sông lớn các phiền não, hết 

thảy người xuất gia, muốn bỏ bờ này tham đắm bờ kia, mà Bát nhã ba la mật 

không  có  bờ  kia.  Bờ  kia  là  Niết  bàn,  không  có  sắc  không  có  danh,  nên  nói  vì 

không có sắc không có danh, ấy gọi là không bờ kia Ba la mật. 

Có hư không thời có hơi thở ra vào, hơi thở ra vào đều từ nghiệp nhân duyên hư 

dối sanh; thở ra chẳng phải thở vào, thở vào chẳng phải thở ra, niệm niệm sanh 

diệt, không có thật tướng khả đắc. Vì hơi thở không thể có được, nên hết thảy 

pháp  cũng  không  thể  có  được.  Không  thể  có  được  nên  gọi  là  không  chủng 

(không giới) Ba la mật.] 

Hết  thảy  pháp  tướng  không  tịch,  nên  chẳng  cần  giác  quán.  Vì  không  có  giác 

quán thời không có ngôn thuyết, vì không có ngôn thuyết nên nói Bát nhã ba la 

mật dứt đường nói năng, ấy gọi là bất khả thuyết Ba la mật. 

Hau pháp thu nhiếp hết mọi pháp đó là danh và sắc. Bốn đại và bốn đại tạo tác, 

thu nhiếp về sắc; bốn uẩn thọ, tưởng, hành, thức thu nhiếp về danh. Phân biệt 

các pháp là nói Bát nhã ba la mật là tướng trí tuệ nên nhiếp về danh. Song nay 

không  lìa  sắc  là  danh,  không  lìa  danh  là  sắc,  vì  Bát  nhã  ba  la  mật  không  có 

tướng biết, nên nói thọ, tưởng, hành, thức chẳng thể có được, ấy gọi là vô danh 

ba la mật. 

Hết thảy pháp không đi không lại, nên gọi là không đi Ba la mật. 

Bát nhã ba la mật là pháp tạng của ba đời mười phương chư Phật, ấn bằng ba 

pháp ấn, không có trời người phá được, nên gọi là không di chuyển Ba la mật. 

Các pháp hữu vi, niệm niệm tận diệt, không có lúc ngưng trụ, nếu như vậy, pháp 

quá  khứ  chẳng  cùng  tận,  pháp  vị  lai  cũng  chẳng  cùng  tận,  pháp  hiện  tại  cũng 

chẳng  ngưng  trụ  nên  chẳng  cùng  tận.  Tướng  ba  đời  cùng  tận  chẳng  thể  có 

được, nên gọi là rốt ráo cùng tận, vì rốt ráo cùng tận nên gọi là tận Ba la mật. 

Hết thảy pháp sanh trong ba đời chẳng thể có được, cho nên không có sanh, vì 

không có sanh nên gọi là vô sanh Ba la mật, không diệt Ba la mật cũng như vậy. 

Tạo tác có hai:1. Chúng sanh tạo tác. 2. Pháp tạo tác. Chúng sanh tạo tác là bố 

thí, trì giới v.v... Pháp tạo tác là lửa cháy, nước làm rã nát, tâm thức hay biết. Vì 

chúng sanh  "không" nên không có tác  giả. Vì hết thảy pháp độn, tướng  không 

khởi không tác, nên pháp cũng không tạo tác. Vì hai không tạo tác ấy nên gọi là 

vô tác Ba la mật. 

Vô tri Ba la mật cũng như vậy, vì hết thảy pháp độn nên không biết. 

Thiên nhãn thấy có sanh tử, dùng tuệ nhãn không tướng thấy sanh tử chẳng thể 

có được. Vì sanh tử chẳng thể có được, nên chúng sanh chết đời nay không có 

đi đến đời sau; chỉ có năm uẩn do nhân duyên của nghiệp đời trước tương tục 

sanh ra, nên gọi là chẳng đến Ba la mật. Bát nhã ba la mật chẳng làm mất thật 

tướng các pháp, cũng làm cho hết thảy pháp chẳng mất thật tướng, còn lìa Bát 

nhã ba la mật, hết thảy pháp đều mất. Quán thật tướng hết thảy pháp, được Bát 

nhã ba la mật, nên gọi là chẳng mất Ba la mật. 

KINH: Bạch đức Thế Tôn, mộng Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Cho 

đến việc thấy trong mộng chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, tiếng vang Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì kẻ 

nghe tiếng chẳng thể có được. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  bóng  Ba  la  mật  là  Bát  nhã  ba  la  mật?  -  Phật  dạy:  Vì  mặt 

trong gương chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, sóng nắng Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Dòng 

nước chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, huyễn Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì huyễn 

thuật chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng nhơ Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

các phiền não chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng sạch Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

phiền não hư dối. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng ô cấu Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

nơi chỗ chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, không hý luận Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

hết thảy hý luận bị phá hoại. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng niệm Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

hết thảy niệm bị phá. 

Bạch đức Thế Tôn, bất động Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì pháp 

tánh thường trú. 

Bạch đức Thế Tôn, không nhiễm Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

biết hết thảy pháp vọng giải (Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Vì biết hết thảy pháp hư vọng 

- N.D). 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng khởi Ba la mật là Bát  nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

hết thảy pháp không phân biệt. 

Bạch đức Thế Tôn, tịch diệt Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì hết 

thảy pháp tướng chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô dục Ba la mật là Bát nhã ba la mật?  - Phật dạy: Vì dục 

chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô sân Ba la mật là Bát nhã ba la mật?  - Phật dạy: Vì sân 

hận không thật. 

Bạch đức Thế Tôn, vô si Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vìvô minh 

tối tăm dứt. 

Bạch đức Thế Tôn, không phiền não Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: 

Vì phân biệt ức tưởng hư vọng. 

Bạch đức Thế Tôn, không có chúng sanh Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật 

dạy: Vì chúng sanh không có. 

Bạch đức Thế Tôn, đoạn dứt Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì các 

pháp không khởi. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  không  có  nhị  biên  Ba  la  mật  là  Bát  nhã  ba  la  mật?  -  Phật 

dạy: Vì lìa nhị biên. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng phá hoại Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: 

Vì hết thảy pháp chẳng lìa nhau. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng thủ Ba la mật là Bát nhã ba la mậ? - Phật dạy: Vì quá 

địa vị Thanh văn, Bích chi Phật. 

Bạch đức Thế Tôn, chẳng phân biệt Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: 

Vì các vọng tưởng chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô lượng Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì các 

pháp lượng chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế` Tôn, hư không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì hết 

thảy pháp không có. 

LUẬN: Tu bồ đề tán thán Bát nhã ba la mật, khai thị chúng sanh thế gian không, 

như  mộng.  Phật  dạy:  Mộng  cũng  chẳng  thể  có  được,  nên  gọi  là  mộng  Ba  la 

mật.Tiếng vang, bóng, sóng nắng, huyễn cũng như vậy. Tâm người cho tiếng là 

thật,  vang  là  hư  giả,  bóng  thì  lấy  mặt  gương  làm  thật,  tưởng  là  hư  giả;  sóng 

nắng thì lấy gió, bụi, ánh sáng mặt trời làm thật, nước là hư giả; huyễn thì lấy 

chú thuật làm thật, vật do chú thuật làm ra hư giả. 

Tu bồ đề tán thán Bát nhã lấy không làm ví dụ, Phật dạy: Dụ và việc chính đều 

không, vì việc chính đều không nên dụ cũng không. 

Bát nhã ba la mật ấy không nhơ, đoạn diệt được hết thảy  nhơ. Phật dạy: Các 

phiền não từ xưa lại đây thường không có, nay đoạn cái gì? thế nên gọi là không 

nhơ Ba la mật. 

Ba la mật không sạch cũng như vậy. 

Không có phiền não tức là sạch, các phiền não dâm dục, sân nhuế v.v... gọi là ô 

cấu. Bát nhã ba la mật ấy, tất cả pháp ô cấu không thể làm ô cấu được. Sáu căn 

là  trú  xứ  của  các  phiền  não,  sáu  căn  và  hết  thảy  pháp  là  chỗ  các  phiền  não 

duyên. Vì trú xứ đều chẳng thể có được nên gọi là chẳng ô cấu Ba la mật. 

Ðược Bát nhã ba la mật ấy, hết thảy ức tưởng phân biệt hý luận đều dứt, nên 

gọi là chẳng hý luận Ba la mật. 

Vì hết thảy pháp rốt ráo không, không ức, không niệm tưởng; không ức, không 

niệm tưởng nên gọi là vô niệm Ba la mật. 

Bồ tát an trú pháp tánh, tất cả các luận nghị đều không thắng được. Tất cả kiết 

sử tà kiến không che lấp được, tất cả pháp vô thường phá hoại, tâm không sanh 

lo; do các nhân duyên như vậy nên gọi là bất động Ba la mật. 

Hết thảy pháp đều hư vọng, chẳng phải chỉ ái nhiễm, nên gọi là vô nhiễm Ba la 

mật. 

Ức tưởng phân biệt là căn bản của tất  cả kiết sử. Kiết sử hay tạo nghiệp đưa 

đến thân sau, biết được ức tưởng phân biệt là hư vọng, thời tất cả nghiệp đưa 

đến sanh ra thân sau không còn khởi lên nữa, nên gọi là chẳng khởi Ba la mật. 

Trong  Bát  nhã  ba  la  mật  không  thủ  tướng  ba  độc  tịch  diệt,  mà  hết  thảy  pháp 

tướng đều chẳng thể có được. Bát nhã ba la mật ấy, cho đến đối với thiện pháp 

còn không tham, huống gì các tham dục khác. 

Phật  dạy:  Vì  dục  từ  xưa  lại  đây  chẳng  thể  có  được,  tham  dục  hư  dối,  tự  tánh 

chẳng thể có được, nên gọi là vô dục Ba la mật, chứ chẳng phải vì lìa dục nên 

gọi là vô dục. 

Tánh sân nhuế rốt ráo không có nên gọi là vô sân Ba la mật, chứ chẳng phải lìa 

sân nên gọi là vô sân. 

Ðối với hết thảy pháp, vô minh tối tăm bị phá trừ, nên gọi là vô si Ba la mật, chứ 

chẳng phải diệt si nên gọi là vô si. 

Ba la mật không có phiền não là vì Bồ tát được vô sanh pháp nhẫn, nên tất cả 

phiền não dứt. 

Phật  dạy:  Ức  tưởng  phân  biệt  là  căn  bản  của  phiền  não,  ức  tưởng  phân  biệt 

không có, huống gì phiền não, nên gọi là không phiền não Ba la mật. 

Bát nhã hay phá cái điên đảo chấp có chúng sanh đối với không có chúng sanh, 

nên gọi là không có chúng sanh Ba la mật. 

Phật dạy: Chúng sanh từ xưa lại đây chẳng sanh, vì không có gì của chính nó, 

nên gọi là không có chúng sanh. 

Ý Tu bồ đề cho Bát nhã dứt được hết thảy pháp hữu lậu, nên gọi là đoạn dứt Ba 

la mật. 

Phật dạy: Các pháp chẳng khởi chẳng sanh, không tạo tác, tướng các pháp tự 

nhiên đoạn, nên gọi là đoạn. 

Nhị biên là ngã và vô ngã, đoạn và vô đoạn, pháp khả đoạn và pháp không khả 

đoạn, thường và đoạn, có và không, vô lượng nhị biên như vậy. Trong Bát nhã 

ba la mật không có các biên ấy nên gọi là không có nhị biên Ba la mật. 

Phật dạy: Các biên ấy từ xưa lại đây không có, chỉ do điên đảo hư vọng chấp 

trước. Bồ tát cầu sự thật, cho nên lìa các bên điên đảo. Bát nhã ba la mật ấy vì 

nhất tướng không, nên không thể phá. 

Phật dạy: không chỉ Bát nhã ba la mật mà tất cả pháp đều không có tướng sai 

khác nhất định, như quả chẳng lìa nhân, nhân chẳng lìa quả; pháp hữu vi chẳng 

lìa pháp vô vi, Bát nhã ba la mật chẳng lìa hết thảy pháp, hết thảy pháp chẳng lìa 

Bát nhã ba la mật; thật tướng hết thảy pháp tức là Bát nhã ba la mật, nên gọi là 

chẳng phá Ba la mật. Phá là các pháp mỗi mỗi lìa tán. Hết thảy pháp có các lỗi 

thường vô thường v.v... thế nên Bát nhã ba la mật chẳng thủ hết thảy pháp. 

Phật  dạy:  hết  thảy  pháp  cho  đến  pháp  xuất  thế  gian  thanh  tịnh  của  Nhị  thừa, 

cũng chẳng thủ, nên gọi là Ba la mật chẳng thủ. Phân biệt là tâm sanh ra chấp 

thủ  tướng,  vọng  tưởng  phân  biệt,  Bát  nhã  là  thật  tướng  nên  không  có  vọng 

tưởng phân biệt ấy. 

Phật dạy: Nhân ức tưởng phân biệt mà phân biệt có không, nay chính ức tưởng 

phân biệt, từ xưa lại đây không có, nên gọi là không có phân biệt Ba la mật. 

Bát nhã ba la mật xuất sanh bổn vô lượng, nên gọi là Ba la mật vô lượng. 

* Lại nữa, rốt ráo không, là được Niết bàn vô lượng, nên gọi là vô lượng. 

* Lại nữa, trí tuệ không thể đạt đến bờ mé, nên gọi là vô lượng. 

Lượng  gọi  là  sáu  thức  trù  lượng.  Pháp  ấy  "không",  không  có  tướng,  không  có 

sanh diệt, vì sao? Vì vật nhiều mà đồ đo lường nhỏ. 

Phật dạy: Chẳng phải chỉ Bát nhã ba la mật ấy vô lượng mà hết thảy pháp sắc 

v.v... chẳng thể có được, nên đều vô lượng. Nhu hư không, không có sắc không 

có hình, không có làm và việc làm; Bát nhã ba la mật cũng như vậy. Phật dạy: 

Chẳng phải chỉ hư không, không có gì của chính nó mà các pháp sắc v.v...cũng 

đều không có gì của chính nó, nên gọi là hư không Ba la mật. 

KINH: Bạch đức Thế Tôn, vô thường Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: 

Vì hết thảy pháp bị phá hoại. 

Bạch đức Thế Tôn, khổ Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì hết thảy 

pháp có tướng bức não. 

Bạch đức Thế Tôn, vô ngã Ba la mật là Bát nhã ba la mật?  - Phật dạy: Vì hết 

thảy pháp không chấp trước. 

Bạch đức Thế Tôn, "Không" Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì hết 

thảy pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô tướng Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì hết 

thảy pháp chẳng sanh. 

Bạch đức Thế Tôn, nội không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì nội 

không chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, nội ngoại không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: 

Vì nội ngoại pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, không không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

pháp không không chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, đại không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì hết 

thảy pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, đệ nhất nghĩa không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật 

dạy: Vì Niết bàn chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, hữu vi không Ba la mật, là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

pháp hữu vi chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô vi không Ba la mật, là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

pháp vô vi chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, rốt ráo không Ba la mật, là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

các pháp rốt ráo chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô thỉ không Ba la mật, là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

các pháp vô thỉ chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, tán không Ba la mật, là Bát nhã ba la mật?  - Phật dạy: Vì 

pháp phân tán chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, tánh không Ba la mật, là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

pháp hữu vi vô vi chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, các pháp không Ba la mật, là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: 

Vì hết thảy pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, tự tướng không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: 

Vì tự tướng xa lìa. 

Bạch đức Thế Tôn, vô pháp không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

vô pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, hữu pháp không Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: 

Vì hữu pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô pháp hữu pháp không Ba la mật, là Bát nhã ba la mật? - 

Phật dạy: Vì vô pháp hữu pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, niệm xứ Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì thân, 

thọ, tâm, pháp chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, Như ý túc Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì bốn 

Như ý túc chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, căn Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì năm căn 

chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, lực Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì năm lực 

chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, giác Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì bảy giác 

phần chẳng thể có được. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  đạo  Ba  la  mật  là  Bát  nhã  ba  la  mật?  -  Phật  dạy:  Vì  tám 

Thánh đạo phần chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, vô tác Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì vô tác 

chẳng thể có được. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  "Không"  Ba  la  mật  là  Bát  nhã  ba  la  mật?  -  Phật  dạy:  Vì 

không tướng chẳng thể có được. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  vô  tướng  Ba  la  mật  là  Bát  nhã  ba  la  mật?  -  Phật  dạy:  Vì 

tướng tịch diệt chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, bội xả Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì tám bội 

xã chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, định Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì chín thứ 

đệ định chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, Thí Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì xan than 

chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, giới Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy; Vì phá giới 

chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, nhẫn Ba la mật là Bát nhã ba la mật?  - Phật dạy: Vì nhẫn 

không nhẫn nhục chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, tấn Ba la mật là Bát nhã ba la mật?  - Phật dạy: Vì giải đãi 

tinh tấn chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, thiền Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì định và 

loạn chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì si và 

tuệ chẳng thể có được. 

Bạch đức Thế Tôn, mười lực Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì đạt 

hết thảy pháp không thể khuất phục. 

Bạch đức Thế Tôn, bốn Ðiều không sợ Ba la mật là Bát nhã ba la mật?  - Phật 

dạy: Vì hết thảy pháp không có chướng ngại. 

Bạch  đức Thế Tôn,  Phật pháp Ba la mật là Bát nhã ba la mật?  -  Phật dạy: Vì 

vượt qua hết thảy pháp Thanh văn, Duyên giác. 

Bạch đức Thế Tôn, nói như thật Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì 

tất cả ngữ ngôn đều như thật. 

Bạch đức Thế Tôn, tự nhiên Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì đối 

hết thảy pháp tự tại. 

Bạch đức Thế Tôn, Phật Ba la mật là Bát nhã ba la mật? - Phật dạy: Vì biết hết 

thảy pháp, hết thảy chủng (trong Kinh văn, cuối mỗi lời Phật dạy đều có ghi số 

thứ tự chữ nhỏ, từ 1 đến 90 câu. 90 câu này theo văn trong Ðại Bát Nhã đều ghi 

ngược lại như: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật như vậy là tự nhiên Ba la 

mật. Phật dạy: Vì đối hết thảy pháp tự nhiên chuyển nói. Bạch đức Thế Tôn! Bát 

nhã ba la mật như vậy là Chánh đẳng giác Ba la mật. Phật dạy: Vì đối với hết 

thảy pháp hiện chứng được vậy. - N.D). 

LUẬN:  Trong  Bát  nhã  ba  la  mật  có  thánh  hạnh  quán  vô  thường  nên  gọi  là  vô 

thường Ba la mật. Phật dạy: Chẳng phải chỉ trong Bát nhã có vô thường, mà vì 

quán hết thảy pháp vô thường, nên gọi là vô thường Ba la mật. 

Hỏi: Từ trước lại đây nói Bát nhã ba la mật pháp tánh thường trú sao nay nói vô 

thường? 

Ðáp:  Bát  nhã  ba la  mật là trí  tuệ, quán  pháp  do  nhân duyên hòa hợp sanh, là 

pháp hữu vi nên vô thường, còn chỗ sở duyên của Bát nhã ba la mâït là Như, 

pháp tánh, thật tế, là pháp vô vi nên thường. Tu bồ đề nói hữu vi Bát nhã nên nói 

Bát nhã vô thường. 

Hỏi: Nếu như vậy cớ sao Phật nói hết thảy pháp tận là phá hoại vô thường; pháp 

vô vi không có tướng phá hoại? 

Ðáp:  hết  thảy  pháp  gọi  là  sáu  căn  sáu  trần,  trong  ngoài,  đều  là  pháp  tạo  tác. 

Pháp tạo tác nên chắc chắn  quy  về tướng phá  hoại; lìa pháp hữu  vi không có 

pháp vô vi, cũng lại không có tướng pháp, chỉ nhân nơi tướng pháp hữu vi nên 

nói pháp vô vi chẳng sanh chẳng diệt. 

* Lại nữa, tất cả pháp hữu vi có hai loại: 1. Danh tự tất cả. 2. Thật tất cả. Tất cả 

pháp hữu vi phá hoại nên gọi là tất cả vô thường, khổ v.v... cho đến vô pháp hữu 

pháp không cũng như vậy. 

Tu bồ đề nói: Tất cả pháp tướng để tán thán Bát nhã, Phật nêu tất cả pháp ra 

đáp. Chánh quán bốn thứ thân, thọ, thân, pháp từ bốn niệm xứ phát sanh. Bốn 

niệm  xứ  là  cửa  ban  đầu  của  bốn  đế;  bốn  đế  là  cửa  ban  đầu  của  bốn  quả  Sa 

môn. Phân biệt quả A la hán, tức là ba thừa. Bốn niệm xứ ở trong Bát nhã ba la 

mật  mỗi  mỗi  nói  rộng.  Phật  dạy:  Chỗ  bốn  pháp  duyên  ấy  từ  xưa  lại  đây  đều 

chẳng thể có được, nên gọi là niệm xứ Ba la mật. Từ bốn Chánh cần cho đến 

Bát nhã ba la mật cũng như vậy. 

Hỏi: Có thể lấy các pháp khác tán thán Bát nhã, cớ sao lại lấy Bát nhã tán thán 

Bát nhã? 

Ðáp: Có hai thứ Bát nhã: 1. Bát nhã thường trú riêng biệt. 2. Ði chung với năm 

Ba la mật kia có dùng Bát nhã ba la mật. Tu bồ đề tán thán Bát nhã ba la mật 

hữu dụng, có thể phá vô minh tối tăm, có thể cho trí tuệ chân thật, thế nên Phật 

nói  trong  thường  trú  Bát  nhã  ba  la  mật,  si  và  tuệ  chẳng  thể  có  được.  Bồ  tát  tu 

Bát nhã ba la mật ấy, ban đầu được Bồ tát mười lực, sau được Phật mười lực. 

Thế nên nói là mười lực Ba la mật. Phật dạy: Chẳng phải chỉ mười lực là không 

thể phá hoại, không thể khuất phục, mà thật tướng tất cả pháp, cũng không thể 

phá  hoại,  không  thể  khuất  phục.  Ý  Phật  vì  chúng  sanh  nên  nói  mười  lực,  chứ 

Phật lực vô lượng vô biên. Giống như Phật lực, thật tướng tất cả pháp cũng như 

vậy, không thể khuất phục, nên gọi là mười lực Ba la mật. Bồ tát được lực Bát 

nhã ba la mật ấy, có thể ở trước Phật nói pháp luận nghị, huống gì ở chỗ khác; 

còn chẳng sợ Ma vương, huống gì ngoại đạo, nên gọi là Ba la mật không sợ. 

Phật dạy: Ðạo chủng trí không thối mất; đạo chủng trí gọi là pháp nhãn, biết tất 

cả chúng sanh dùng đạo gì mà được niết bàn. Bát nhã ba la mật tướng thường 

tịch  diệt  không  thể  nói,  Bồ  tát  ấy  dùng  đạo  chủng  trí,  để  dẫn  đạo  chúng  sanh, 

nên  ở  giữa  đại  chúng  cất  tiếng  rống  sư  tử.  Ðạo  chủng  trí  được  tăng  ích  nên 

không thối mất, không sợ, không tự kiêu mạn cho ta có pháp ấy, nên gọi là Ba la 

mật không sợ. 

Tu bồ đề theo Phật nghe pháp, tính không sợ càng sâu, nên tán thán Bát nhã ba 

la mật là vô ngại Ba la mật. Phật dạy: Chẳng phải chỉ có bốn vô ngại, mà tất cả 

pháp vào như như, pháp tánh, thật tế, đều là tướng vô ngại. Bồ tát nhân nơi Bát 

nhã ba la mật hay chứa nhóm mười lực, bốn điều không sợ, bốn trí vô ngại, đại 

từ đại bi các Phật pháp, nên gọi là Phật pháp Ba la mật. 

Phật dạy: Pháp Thanh văn hơn pháp phàm phu, pháp Bích chi Phật hơn pháp 

Thanh  văn,  Phật  pháp  tối  thắng  hơn  hết  thảy  pháp.  Như  trong  tất  cả  sắc,  hư 

không là rộng lớn. Phật pháp tối thắng không chi sánh kịp, không thể ví dụ, vượt 

quá tất cả pháp, nên gọi là Phật pháp Ba la mật. Như quá khứ Phật tu sáu Ba la 

mật được tướng Như của các pháp, Phật nay cũng như vậy, tu sáu Ba la mật 

được Phật đạo, nên gọi là Ða đà a già độ (Tathagatatha) Ða đà a già độ là Như 

Lai; hoặc gọi là Nói như thật, hoặc gọi là Biết như thật. 

Trong đây Phật dạy chẳng phải chỉ Phật nói, gọi là nói như thật, mà tất cả ngôn 

ngữ đều là như thật, nên gọi là nói như thật Ba la mật. 

Bát nhã ba la mật ấy đầy đủ, thân sau tự nhiên làm Phật, nên gọi là Ba la mật tự 

nhiên. Tự nhiên gọi là Phật, vì Phật nói nên gọi là tự nhiên Ba la mật. 

* Lại nữa, Bát nhã ba la mật thật tướng tự nhiên, chẳng do cái khác làm ra, nên 

gọi là tự nhiên. 

Phật dạy: Phật được lực tự tại đối với các pháp nên gọi là tự nhiên Ba la mật. 

Ðầy  đủ  mười  địa,  được  mười  lực,  bốn  điều  không  sợ,  chuyển  xe  pháp,  đánh 

trống pháp, giác tĩnh chúng sanh đang ngủ trong vô minh, nên gọi là Phật Ba la 

mật. 

Phật, Trung Hoa dịch là người giác ngộ, người  biết, sao  vậy? Là chánh tri hết 

thảy pháp, hết thảy chủng (hành tướng) nên gọi là giác. Tất cả pháp là năm uẩn, 

mười hai nhập, mười tám giới. 

* lại nữa, tất cả pháp là kinh sách ngoại đạo, kỷ thuật, thiền định v.v... lược nói 

có 5 thứ: 1. Pháp phàm phu, 2. Pháp Thanhvăn, 3. Pháp Bích chi Phật, 4. Pháp 

Bồ tát, 5. Pháp Phật. 

Phật, lược biết có 2 tướng: là tổng tướng và biệt tướng. Lại lấy tướng phân biệt, 

tướng rốt ráo không mà biết rộng tất cả chủng, tất cả chủng là vô lượng vô biên 

pháp môn. Vì việc ấy nên gọi là Phật Ba la mật, chứ không vì lấy Phật thân gọi là 

Phật Ba la mật, mà chỉ lấy trí nhất thiết chủng. 

 (Hết cuốn 65 theo bản Hán) 

--o0o -- 







Document Outline


	Lời Nói Đầu

	Cuốn 61

	GIẢI THÍCH: PHẨM TÙY HỶ THỨ 39





	Cuốn 62

	GIẢI THÍCH: PHẨM CHIẾU MINH THỨ 40. 





	Cuốn 63

	GIẢI THÍCH: PHẨM THÁN TỊNH THỨ 42. 





	Cuốn 64

	GIẢI THÍCH: PHẨM VÔ TÁC THƯ 43. 





	Cuốn 65

	GIẢI THÍCH: PHẨM CÁC BA LA MẬT THỨ 44








cover_image.jpg
DaiTriDol.uand
Cuon61 65






